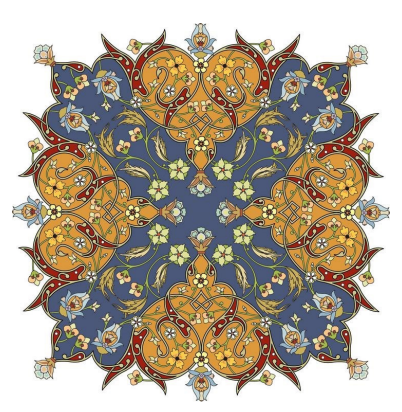
### **AUSTRALIAN JOURNAL OF**

# HUMANITIES AND ISLAMIC STUDIES RESEARCH (AJHISR)

**Vol. 2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16** 

ISSN 2206-1010





AUSTRALIAN
ISLAMIC LIBRARY

From darkness to light!

#### INTRODUCTION

(Muhammad Nabeel Musharraf)

We are highly excited to present the second issue of **Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research (AJMFR).** It has been my pleasure to serve as the chief editor of this journal and contribute towards the success of this sincere effort.

The Australian Journal of Humanities and Islamic Studies is a multi-disciplinary multi-lingual openaccess publication aiming to promote scholarly study in humanities and Islamic studies related research areas. This journal operates in collaboration with **Australian Islamic Library**, Western Australia and **Research Gateway Society**, Pakistan.

We are particularly interested in exegesis, hadith studies, history, Arabic language, Islamic education, Seerah, comparative religion, contemporary matters and other related areas in line with diverse skill-set of our reviewers. The journal places Islam and the Islamic tradition as the central focus in the academic inquiry and encourages comprehensive research on its many facets.

We accept manuscripts written in English, Arabic and Urdu languages. Research papers, book reviews, thesis and other scholarly works can be submitted for review throughout the year. Each year, AJHISR launches two issues.

Australian Journal of Humanities and Islamic Studies is a not-for-profit project and 100% of the amount collected as publication fee is spent on community projects, charity and educational endeavours. In line with our commitment to pay back to the communities we belong to, our not-for-profit journal has continued to participate in various charity projects this year. From the publication fee collected from articles published in this issue, we have equipment a school in a developing country with teaching aids. We have also gathered finances to publish a forthcoming book exploring some important aspects from the realm of comparative religion. Thanks for being our partner in serving the community.

We aim to go a step ahead of other journals in terms of our commitment to nurturing the future researchers. In order to further this aim, we will be more than pleased to guide, assist and train young researchers and help them pave their way into an exciting research career. We are also very keen to form partnerships with universities in order to provide them useful research support and train their young researchers.

All works published with AJHISR are licenced under the Creative Commons Attribution, Non-Commercial 4.0 International License.





I would like to extend my gratitude to all researchers, reviewers and others who supported Australian Research Journals in launching this research journal and presenting the current issue. We hope it comes out as a highly beneficial endeavour for the whole engineering and technology research community.

Yours Sincerely,

Muhammad Nabeel Musharraf

July 5, 2016

#### **REVIEWERS:**

### **Chief Editor:**

Muhammad Nabeel Musharraf

#### **Review Panel:**

(Note: In addition to the following, journal may also seek assistance from external reviewers on case to case basis.)

### Dr. Muhammad Wasay Zafar

Head, Department of Education & Dean, Faculty of Education, Patna University, Patna Bihar, India Phd (Education)

### Dr. Abzahir Khan

Assistant Professor / PhD coordinator
Department of Islamic Studies
Abdul Wali Khan University, Mardan, Pakistan
Ph.D (Tafseer Ul Quran)
MA (Islamic Studies), MA (Arabic Literature),
M.Ed (Teacher Education)
الشهادة العالمية وفاق المدارس العربية ملتان
قاضل عربي
BA, B.Ed.

### Dr. Sajid Asdullah Daudi

Associate Professor,
Govt. Post Graduate College Samanabad,
Faisalabad.(Pakistan)
Visiting Faculty Member Riphah International
University,(FaisalabadCampus)
Ph. D. (Islamic Studies)
M. A. (Arabic)
M. A. (Islamic Studies)
B. Ed. (Teaching of Islamic Studies, Teaching of
English)
Graduation (Islamic Studies, Arabic, Persian)
Arabic Language Certificate from Islamic

### **Mufti Muhammad Suhail**

Shariah Review, Al-Baraka Bank (Pakistan) Ltd Mudaris (Madrasa Imam Muhammad, Madrasa Bayt ul Ilm) Shahadah Al-Alimiyah, Takhassus Fil Fiqh, M.A., B.A., Shariah Audit Certification, Certificate in Islamic Banking and Finance and a number of other courses.

### Dr. Asghar Ali Khan

Assistant Professor, Mirpur University of Science and Technology, Pakistan Ph.D (Islamic Studies)

University Madinah AlMunawwra, Saudi Arabia.

### **Dr.Syed Ismaeel Shah**

Associate Professor, Punjab University, Lahore, Pakistan Ph.D (Islamic Studies)

#### Mr. Basheer Ahmed Dars

Editor In-Cheif, Research Journal 'The Scholar' President, Research Gateway Society, Pakistan Lecturer (Islamic Studies) at Mehran University of Islamic Mehran University of Engineering and Technology, SZAB Campus Khairpur; President Research Gateway Society Pakistan . Editor Al-Debil Arabic Research Journal M.A. Islamic Studies, M.A. Arabic

#### Mr. Muhammad Zeeshan Farrukh

Team Leader-Training & Development, Unit, Islamic Banking Group of National Bank of Pakistan.

Member of Chartered Institute of Islamic Financ e Professionals (CIIF), Malaysia MBA, B.Com., Post Graduate Diploma in Islamic

Certified Islamic

Banking & Insurance,

Banker, Post Graduate Diploma on Halal Industry Certification in Islamic Studies, Certification in Isl amic Law, Certification in Islamic Jurisprudence ( Usool-ul-Figh)

#### Mr. Abdul Hannan Rashid

Project Manager, Techno Genius,
Makkah, Saudi Arabia
BS in Al-Kitab Wa AS-Sunnah (والسنة الكتاب)
from Umm-al-Qura University, MAKKAH, KSA
Diploma in Arabic language
from Umm-al-Qura University, MAKKAH, KSA.
شهادة حضور الدورة – البرنامج التدريبي مهارات الاتصال
الفعال

مركز تنميات للتنمية البشرية والتدريب تحت إشراف المؤسسة الخيرية لوالدة الأمير ثامر بن عبدالعزيز وجامعة أم القرى

#### Mr. Muhammad Nabeel Musharraf

CEO, Australian Islamic Library, Australia B.E. (Mechatronics), MBA (Information Systems), Certified Trainer and Assessor - AU, Certified Lean Practitioner, Certified Six Sigma Champion.

Diploma in WHS, Diploma in Educational Psychology,

Diploma in Teaching and 45+ professional ceritifications.

Currently undertaking PhD (Education - Research Focus: Islamic Studies Higher Education) at Curtin University, Australia.
Certifications: Arabic Speaking Course (L1 and L2), Courses in 'Finality of Prophethood' (SKNP), 'Arabic Speech Simplified' (IOU), 'Sharh us Sunnah' (IOU), Prophetic Traditions - Ramadan (IOU) and others

### **Table of Contents:**

1. THE IMPACT OF FIVE TIMES PRAYERS ON THE LIFE OF MUSLIMS

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 1-13

Citation: Sodhar, Z.A. & Dars B.A. (2016). "THE IMPACT OF FIVE TIMES PRAYERS ON THE LIFE OF MUSLIMS". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 1-13

2. URDU - جہیز - آخر مجبوروں کا استحصال کب تک Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 14-18

Citation: Parwaz, I. (2016). "جہیز - آخر مجبوروں کا استحصال کب تک". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg:14-18

3. CATALOGUING AND CLASSIFICATION SYSTEM FOR E-RESOURCES IN WEB-BASED DIGITAL LIBRARIES

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 19-30

Citation: Musharraf, M., N. (2016). "CATALOGUING AND CLASSIFICATION SYSTEM FOR E-RESOURCES IN WEB-BASED DIGITAL LIBRARIES". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 19-30

4. A DEFINITIVE REPLY TO THE RAMADAN CRESCENT SIGHTING CONTROVERSY AND THE UNITY OF MUSLIMS IN CONTEMPORARY NIGERIA

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 31-52

Citation: Sulaiman, K., O. (2016). "A DEFINITIVE REPLY TO THE RAMADAN CRESCENT SIGHTING CONTROVERSY AND THE UNITY OF MUSLIMS IN CONTEMPORARY NIGERIA". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 31-52

5. SHORTENING AND COMBINING OF SALAH DURING TRAVEL

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 53-63

Citation: Musharraf, M. N. (2016). "SHORTENING AND COMBINING OF SALAH DURING TRAVEL". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 53-63

6. URDU - اذان کے کلمات حیّ علی خیر العمل سے متعلق وارد روایات کا تحقیقی جائزہ Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 64-70

Citation: Irfanullah, Sodhar, Z. & Ahmed, N. (2016)."A CRITICAL ANALYSIS OF NARRATIONS REGARDING THE WORDING 'ḤAYUN 'ALA KHAIR UL AMAL' IN ADHAN (MUSLIM CALL FOR PRAYER)". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 64-70

7. ALI IBN ABI TALIB رضي الله عنه A CONCISE OVERVIEW OF HIS VIRTUES, LIFE AND SERVICES TO ISLAM

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 71-90

Citation: Dars, B., A., Shaikh, A. G., Sodhar, Z. (2016). "ALI IBN ABI TALIB رضي الله عنه: A CONCISE OVERVIEW OF HIS VIRTUES, LIFE AND SERVICES TO ISLAM". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 71-90

#### 8. URDU - SEED GRAIN POLICY ACCORDING TO ISLAMIC LAW

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 91-96

Citation: Khan, M. A. (2016). "SEED GRAIN POLICY ACCORDING TO ISLAMIC LAW". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 91-96

9. URDU - BRIBERY IN PAKISTAN AND ITS SOLUTION IN THE LIGHT OF THE TEACHINGS OF ISLAM

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 97-108

Citation: Rind, B. A. & Rind, U. K. (2016). "BRIBERY IN PAKISTAN AND ITS SOLUTION IN THE LIGHT OF THE TEACHINGS OF ISLAM". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 97-108

10. QURAN; AS THE FIRST DOCUMENTARY ON LIFE OF PROPHET MUHAMMAD  $\sp{\#}$ 

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 108-123

Citation: Rind, B. A. & Arain, A. H. (2016). "QURAN; AS THE FIRST DOCUMENTARY ON LIFE OF PROPHET MUHAMMAD #". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 108-123

#### 11. JESUS AND THE CONCEPT OF GOD

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 124-133

Citation: Arain, A. H. & Arain, S. N. (2016). "JESUS AND THE CONCEPT OF GOD". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 124-133

12. URDU – EXPLANATORY APPROACH OF ALLAMA ABDUS SATTAR MUHADITH DAHELVI IN NUSRAT UL BARI SHARH OF SAHIH BUKHARI

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 134-155

Citation: Muhammadi, M. I. (2016). "EXPLANATORY APPROACH OF ALLAMA ABDUS SATTAR MUHADITH DAHELVI IN NUSAT UL BARI SHARH OF SAHIH BUKHARI". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 134-155, DOI: https://dx.doi.org/10.6084/m9.figshare.3362698.v1 (Also refer to Appendix 1)

13. URDU – QADIYANI'S METHODOLOGY OF TAFSEER IN THE FIXATION OF MEANING - AN ANALYTICAL STUDY

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 156-172

Citation: Hassan, H. M. S. & Bhutto, S. (2016). "QADIYANI'S METHODOLOGY OF TAFSEER IN THE FIXATION OF MEANING - AN ANALYTICAL STUDY". Published in: Australian Journal of

Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 156-172, DOI: https://dx.doi.org/10.6084/m9.figshare.3381268.v1

14. URDU – THE GUIDANCE FROM THE PROPHETIC SEERAH IN THE MATTERS RELATED TO DEALINGS

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 173-181

Citation: Ahmed, K.H.M. & Dars, B.A. (2016). "THE GUIDANCE FROM THE PROPHETIC SEERAH IN THE MATTERS RELATED TO DEALINGS". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 173-181, DOI: https://dx.doi.org/10.6084/m9.figshare.3406645.v1

15. URDU –ROLE OF MADRISAH DAR-UR-RASHAD IN THE SPIRITUAL, EDUCATIONAL AND LITERARY HISTORY OF SINDH

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 182-199

Citation: Nuhrio, A.A, & Bhutto, S. (2016). "ROLE OF MADRISAH DAR-UR-RASHAD IN THE SPIRITUAL, EDUCATIONAL AND LITERARY HISTORY OF SINDH". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 182-199, DOI: https://dx.doi.org/10.6084/m9.figshare.3428186.v1

16. URDU - IMPORTANCE OF MUTUAL SUPPORT IN ISLAM

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 200-205

Citation: Bhutto, S., Arain, N., Arain, A.H. (2016). "IMPORTANCE OF MUTUAL SUPPORT IN ISLAM". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 200-205, DOI:

https://dx.doi.org/10.6084/m9.figshare.3443747.v1

17. URDU – IJTEHAD AND ITS NEED IN THE PRESENT TIMES

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 206-215

Citation: Arain, N., Naz, S. (2016). "IJTEHAD AND ITS NEED IN THE PRESENT TIMES". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 206-215, DOI: https://dx.doi.org/10.6084/m9.figshare.3457835.v4

18. URDU - OPPORTUNITIES FOR INCREASES IN LIVELIHOOD IN THE LIGHT OF QURAN AND SUNNAH

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg 216-222

Citation: Sodhar, Z.A., Bhutto, S., Rajpur, A. (2016). "OPPORTUNITIES FOR INCREASES IN LIVELIHOOD IN THE LIGHT OF QURAN AND SUNNAH". Published in: Australian Journal of Humanities and Islamic Studies Research, Vol2, Issue 1, Jan-16 to Jun-16, Pg: 216-222, DOI: https://dx.doi.org/10.6084/m9.figshare.3458015.v1

19. Appendix 1: Urdu – Introduction to Abdus Sattar Mohadith Dahelvi. Pg. 223

#### THE IMPACT OF FIVE TIMES PRAYERS ON THE LIFE OF MUSLIMS

Dr. Zain-ul-Abdin Sodhar Assistant Professor, Institute of Languages, University of Sindh, Jamshoro

> Basheer Ahmed Dars, Lecturer Mehran University, SZAB Khairpur Mir's

#### Abstract:

The five daily obligatory prayers are not only an act of worship and submission to God but also a real picture of an ideal life. It presents the life that Allah and His Prophet  $\square$  have chosen for Muslims. It encompasses all the benefits that can be ideal and most suited for the betterment of individuals and societies. Science and technology today has proven the outstanding merits of what has long been presented in the shape of these five daily prayers. The mild exercise, early rising and keeping teeth and body clean, focussing and pondering, being considered compulsory for good health, in most of the developed countries nowadays, have remained the part of the Muslim prayer since the time they were prescribed for them by Allah SWT through His messenger  $\square$ .

Besides, peace, unity, love of wisdom, justice, truthfulness, honesty and being hard-working are considered to be the basic elements of an ideal society all over the world. They have always been the basic requirements and outcomes of sincere prayer. Additionally, social evils like corruption, fraud, injustice, terrorism, violence, inferiority and superiority complexes etc., that are disliked by philanthropists and societies world over, have been addressed seriously in the five daily prayers.

Allah SWT has said in the Quran, that the five obligatory prayers for Muslims desist them from evil deeds. It is impossible that a person who offers these prayers five times in their true sense to be engaged in evil deeds. Evil deeds and the correctly offered five daily prayers cannot be found together. Prayer leads individuals to an ideal and peaceful life. Any person, who does not refrain from evil deeds, is sure that his prayers are not meeting the desired standards. Purposely leaving the five obligatory prayers without an excuse may account as an act of Kufr<sup>1</sup>. Many verses of Holy Quran and saying (Hadiths) of Prophet  $\Box$  have clearly mentioned that five-time prayer cleans the life as

¹ It is to be noted that there are further sub-divisions within Kufr and not all acts that are mentioned in sacred texts as 'Kufr' directly take the person outside the fold of Islam. There was a clear consensus of salaf on this matter. Misguided groups, such as Khwarij of past and present, incorrectly interpret verses which mention about Kufr in their literal meaning and label Muslims as Kafirs. To explain this in a brief manner, the story of Najashi can be referred to who had secretly become Muslim. Quran 5:44 mentions: "And whoever does not judge by what Allah has revealed - then it is those who are the disbelievers". If this verse is taken in literal meaning, it would mean that Najashi would have been a disbeliever because he did not rule his people by the book of Allah. But this is not the case as upon his death Prophet □ said that a righteous brother has departed and offered his funeral prayer in absentia. The reason for this is various levels of Kufr. An simplistic overview of the two broad levels is compiled by Mahmood Muraad (2010)

water cleans the body. Those who offer them sincerely become pious physically, mentally and spiritually.

Five-time prayer modifies all the aspects of life. The patience, kindness, reliance on Allah (tawakul), thankfulness and morality are found in abundance in the character of all the individuals offering the five daily prayers with sincerity. These prayers transform Muslims into Momin<sup>2</sup>. The individual not only submits but also practices according to the word of Allah and Sunnah of His Prophet  $\Box$ .

### Introduction

Prayer is a practical way of obeying God. The word Salah (prayer) used in Islam refers to one of the obligatory acts of worship. Allah SWT has commanded mankind through His apostles to worship Him in a prescribed way and one of the particular ways to worship Allah SWT is known as 'Salah' or prayer in Islamic terminology. Sheikh Abdul Nasir Jangda presents following definition for Salah (prayer): "To worship Allah by means of certain known and prescribed sayings and actions at specified times" (Sheikh Abdul Nasir Jangda, 2009, p. 3)

<sup>2</sup> It is in line with following verse (Quran 49:14) which clarifies that Muslims only become Momin when Imaan gets settled in their hearts:

قَالَتِ الْأَعْرَ اللهُ آمَنَّا

THE BEDOUIN say, "We have attained to faith." (i.e. become momin)

قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا

Say [unto them, O Muhammad]: "You have not [yet] attained to faith;

وَ لَٰكِنْ قُولُوا

You should [rather] say,

أسلكمنا

'We have [outwardly] surrendered' (become Muslim)

وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ

- for [true] faith has not yet entered your hearts.

وَإِنْ تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتْكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا

But if you [truly] pay heed unto God and His Apostle, He will not let the least of your deeds go to waste:

إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ

for, behold, God is much-forgiving, a dispenser of grace."

(Interpreted Meanings: Asad Al-Qur'an Translation)

Originally the word Salah (prayer) is taken from Arabic words Sala, Tasliat, or silat, one of the meanings of which is 'to pray' (Cowan, 1976). Another, and more close to reality, meaning is to 'connect'<sup>3</sup>.

Linguistically, the word Salah refers to "bowing, homage, worship, prayer." When it comes from Allah SWT (e.g. Allah sending Salawat on his Nabi), it comes in the meaning of blessings which is another linguistic meanings of this word (Dr. Roohi Baalbaqi, 1995, p. 698; Sheikh Abdul Nasir Jangda, 2009, p. 3).

When it comes from mankind, Salah (prayer) is part of the Ibadah (worship or servant-hood) about which Allah SWT says in Quran that "I (Allah) created not the jinn and mankind except that they should worship Me (Alone)" (Al-Quran, 51:56). Thus, prayer is the first and foremost response to this Divine directive to worship the Creator representing individual's affirmation of servant-hood before the Lord.

Five obligatory prayers are compulsory for all the Muslims all over the world. Salah (Prayer) is one of the central elements of Islamic practice and worship and is second of the 5 pillars of Islam.

Adam (1991) describes that Allah made prayer as a compulsory worship for Muslims on ascension night of the Prophet  $\square$  and ordered Muslims to offer prayer five times a day. He further elaborates that "it is second of the five pillars of Islam" (p. 6). Mababaya (2013) adds that "the performance of five compulsory daily prayers is the second pillar of Islam. It constitutes the physical, mental, and spiritual submission to Allah which starts by pronouncing Allah's greatness and ends with the salutation of peace" (p. 3). All Muslims attaining the age of puberty have to offer five prayers regardless of gender, age and area (except for the conditions that mentioned in Quran and Sunnah e.g. menstruation cycles etc.). The basic purpose of prayer is the submission of all Muslims to Allah SWT for leading a peaceful, united and comfortable life.

The faith of Islam is built on five pillars and no pillar, after Shahadah, is as important as five daily prayers. The Holy Prophet □ told us that "The best of all deeds is the Prayer at its earliest time" (Tirmidhi, Sahih)⁴. More than seven hundred verses of holy Quran describe the need, importance and role of prayer for the Muslims. Allah Commands in holy Quran "Guard strictly your (habit of)

Abdullah ibn Mas'ud reported: I asked, "O Messenger of Allah  $\square$ , which deed is best?" The Messenger of Allah  $\square$ , peace and blessings be upon him, said, "Prayer in its proper time." I asked, "What is next?" The Prophet  $\square$  said, "Righteousness with your parents." I said, "What is next?" The Prophet  $\square$  said, "Struggling in the cause of Allah." I became silent and if I had asked him more, he  $\square$  would have told me. (Source: Sahih Bukhari 2630, Sahih Muslim 85)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The root word silat is also the root for word 'muwasilat' which means communication. It refutes the claims of those who think that 'salah' always means 'prayer'. Salah also means, in line with the root explained, 'communication' or 'sending'. And it is this sense, meaning 'sending' of 'barakah' or 'blessings' in which Allah SWT has mentioned that He and His angle 'Yusalloon' on the Prophet  $\Box$  (i.e. send blessings on him). As referenced previously, it is one of the lexical meanings of this word.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> It is also supported by other narrations including the following:

prayers" (Al-Quran, 2:238). The holy Prophet  $\Box$  in a Hadith told that prayers were made obligatory on the night of his ascension to heaven. At first, they were fifty in number, but were reduced several times until they were five. Then it was proclaimed, 'O Muhammad, these five are (equivalent) to fifty'" (Zaman, 2011). In another Hadith Prophet  $\Box$  told that prayer is a pillar of deen and the foundation of Islam. He who upholds prayer has upheld Islam and he who leaves prayer has left behind religion (Ibin-Ismail, 2000).

Five-time prayer changes and modifies the life of Muslims by keeping them clean, healthy, honest, trustworthy, dutiful, regular and punctual. After praying five times a day, in a correct and prescribed manner with khushoo, Muslims remain mentally and physically pure and pious. Allah Says in Quran that "establish regular Prayer: for Prayer restrains from shameful and unjust deeds" (Al-Quran, 29: 45). Prayers encourage and inspire the followers to be good and do well in their daily life. The prayers save the Muslims from doing wrong. Adam (1991) explains that "prayer purifies the soul, refines the character and inculcates in man the excellent virtues of truthfulness, honesty and modesty" (7). Zarabozo (2013) adds that "Prayer can achieve for a Muslim many valuable spiritual, physical and ethical gains" (para. 1). In brief, Allah has kept all the secrets of success and key of paradise in prayer. None can achieve the highest dignity without offering sincere prayers.

#### Importance of five obligatory prayers:

Prayer has got so much importance that the person who does not offer prayer may not be considered as a Muslim. In this regard, Holy Prophet □ said that "if anyone who leaves Salat (prayer) intentionally the religion of Islam will depart from him" (Al-Kafi 3/488 as cited in Talafi, 2011). In another Hadith, the messenger of Allah said that "The one who takes Salat (prayer) lightly is not from us" (Majlisi, 1698)

Many verses of Quran and Hadith have clearly mentioned the importance of five-time prayer. The people who offer prayer are given the assurance of success in life and after death. Whereas those who do not offer prayer will remain miserable in this world and after death their abode is hell. Allah and His Prophet  $\Box$  have clearly declared that successful life without prayer is impossible in this world and after death. It is the the prayer that shapes an ideal life. Peaceful life with equality, brotherhood, honesty, truthfulness and free of prejudices is found in prayer. Prayer eliminates all the evil deeds from the society and establishes an ideal society where lord and servant, weak and strong, Arab and non-Arab are all equal, stand in the same row feet to feet, sit together and bow before God equally and jointly. The arrogance, superiority, inequality, class system and egoistic tendencies have completely been eliminated in prayer. The importance of prayer can be observed from the fact that Allah has mentioned prayer in Quran more seven hundred times and made it compulsory for all.

Allah says in Quran that "which of your action has cast you into the fire hell? They shall reply: 'because we were not from the worshippers" (Al-Quran, 74:42). Hell is the abode of all those who deny the prescribed prayers. On the other hand, the people who are careful of their prayers and who offer their prayers regularly and punctually will remain in paradise forever. For such people, Allah says in Holy Quran that "successful indeed are the believers, those who humble themselves in their prayers and who (strictly) guard their prayers. These will be the heirs, who will inherit Paradise. They will dwell therein forever" (Al-Quran, 23:9-11). Even before the commandment to perform 5 obligatory prayers, Muslims used to pray at night. It was narrated from Abu Hurayrah that the

| Prophet $\Box$ (peace and blessings of Allah be upon him) said: "The first thing among their deeds for                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| which the people will be brought to account on the Day of Resurrection will be prayer. Our Lord will                                                                                                                    |
| say to His angels, although He knows best, 'Look at My slave's prayer, is it complete or lacking?' If it                                                                                                                |
| is complete, it will be recorded as complete, but if it is lacking, He will say, 'Look and see whether my                                                                                                               |
| slave did any voluntary (naafil) prayers.' If he had done voluntary prayers, He will say, 'Complete the                                                                                                                 |
| obligatory prayers of My slave from his voluntary prayers.' Then the rest of his deeds will be                                                                                                                          |
| examined in a similar manner." (Narrated by Abu Dawood, 864; classed as Saheeh by al-Albaani in                                                                                                                         |
| Saheeh Abi Dawood, 770).                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                         |
| In another Hadith, the beloved Prophet $\ \square$ said: Jabir ibn Abdullah reported: The Messenger of Allah,                                                                                                           |
| In another Hadith, the beloved Prophet $\square$ said: Jabir ibn Abdullah reported: The Messenger of Allah, $\square$ , peace and blessings be upon him, said, "The key to Paradise is prayer, and the key to prayer is |
|                                                                                                                                                                                                                         |

### Individual benefits of prayer

Prayer is very beneficial for all the individuals. It sets the purpose of life clear, builds the character, teaches self-discipline, creates a sense of responsibility and brings peace in hearts. Allah says in holy Quran that "for without doubt in the remembrance of Allah do hearts find satisfaction" (Al-Quran, 13:28). Prayer is the best to way remember Allah. In fact, prayer is the meeting between Allah and His obedient servant where the servant asks his Lord and his Lord, The Most Merciful, answers his request<sup>5</sup>. An individual is required to keep himself physically, mentally and spiritually clean before going for this meeting. In this way, prayer modifies and purifies all the dimensions of individual life. Umer (2012) identifies that "Praying Namaz<sup>6</sup> requires one to be clean in all respects" (para. 1). The body, cloth, mind and spirit of all the individuals is obligatory to be clean before going to offer prayer.

<sup>5</sup> "Allah the Exalted said: I have divided prayer between Myself and My servant into two halves, and My servant shall have what he has asked for. When the servant says: Praise be to Allah Lord of the Worlds, Allah says: My servant has praised Me. And when he says: The Most Gracious, the Most Merciful, Allah says: My servant has extolled Me. And when he says: Master of the Day of Judgment, Allah says: My servant has glorified Me, – and on one occasion He said: My servant has submitted to My power. And when he says: You alone we worship, You alone we ask for help, Allah says: This is between Me and My servant, and My servant shall have what he has asked for. And when he says: Guide us to the straight path, the path of those whom you have favoured, not those who went astray, Allah says: This is for My servant, and My servant shall have what he has asked for." (Sahih Muslim 395)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Salah, prayer and Namaz are used interchangeably in this article to convey the same meaning.

For offering prayer ablution (wodu) is essential. Without ablution there will be no prayer<sup>7</sup>. Sayeed and Prakash (2013) quote the Hadith of Prophet □ describe that wodu not only clean the person physically but also washes off his sins committed by the washed parts (p. 228)<sup>8</sup>. Wodu cleans the mind of the performer along with other areas of life. While doing wodu, an individual has to wash some parts of the body<sup>9</sup> and recite certain verses of Quran<sup>10</sup>. This act of washing and reciting verses of Quran not only lessen the tension and stress but also relaxes the mind. The act of wudhu would also help its doers in the here-after<sup>11</sup>. In doing so five times a day, keeps an individual away from worldly anxiety, nervous tension and many other physical and mental diseases.

"When a Muslim who makes wudu rinses his mouth and nose, the sins committed by his mouth and nose are washed away. When he washes his face, his sins are washed away from his face and even between his two eyelids. When he wipes his head, his sins are washed away from his head and even from his ears. When he washes his feet, the sins committed by his feet are washed away from his feet and even between his nails. Thus, that person is purified from his sins and faults." (Ibn Majah, Taharah, 6; Muslim, Taharah, 32; Nasai, Taharah, 108)

<sup>9</sup> Ibn `Abbas performed ablution and washed his face (in the following way): He ladled out a handful of water, rinsed his mouth and washed his nose with it by putting in water and then blowing it out. He then, took another handful (of water) and did like this (gesturing) joining both hands, and washed his face, took another handful of water and washed his right forearm. He again took another handful of water and washed his left forearm, and passed wet hands over his head and took another handful of water and poured it over his right foot (up to his ankles) and washed it thoroughly and similarly took another handful of water and washed thoroughly his left foot (up to the ankles) and said, "I saw Allah's Messenger (□) performing ablution in this way." (Sahih Bukhari, Book 4, Hadith 6)

<sup>10</sup> "If a person makes wudu nicely without leaving any dry place on his wudu organs and says, 'Ashhadu anla ilaha illallah wa ashhadu anna Muhammadan abduhu wa rasuluh (I bear witness that there is no god but Allah and I bear witness that Muhammad is His servant and Messenger)', eight gates of Paradise are opened for him. He can enter Paradise through whichever gate he wishes."(Nasai, Taharah, 109)

| $^{	ext{11}}$ It is narrated from Prophet Muhammad $\square$ that he said: "My brothers who will come after me wil |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| appear with their foreheads and wudu organs shining on the Day of Judgment. I will wait for them                   |
| next to the pond of Kawthar." (Nasai, Taharah, 110)                                                                |

Abu Hurayra (ra) narrated that the Prophet  $\square$  said,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> "No Salat is accepted without Wudu (purification), and no charity (is accepted) that comes from Ghulul (Goods pilfered from the spoils of war prior to their authorized distribution)". (Sahih Muslim, Book 2, Hadith 2)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> It is narrated that:

Niyah (intention) is another requirement for prayer<sup>12</sup>. While doing niyah, an individual cuts off himself from the world and enters into another world free of hassle, stress and tension. An individual forgets the worries of the world while performing prayer with khushoo<sup>13</sup>.

Moreover, the moderate exercise in the form of Namaz keeps individual fit and active. Besides, the modern research has proved that happiness is not hidden under the heaps of the gold or silver, fame and worldly gains, rather it is the state of mind, which can only be achieved by attaining the inner peace (Musharraf, 2015b) for which Salah is one of the most important sources. Prayer presents a clear picture of a happy and virtuous life. It equips believers with independence, the honesty of thought, truthfulness, self-control, liberty from worldly ambitions, freedom from envy and worldly success, lack of attraction towards wealth and aspiration for high position.

### **Benefits of Collective Prayer:**

There are many social or collective benefits associated with prayers. Muslims have been commanded to observe their prayers in mosques collectively. In this way, prayer gathers Muslims at one place five times a day and sets an ideal society. It has been ordained that more reward is for those who offer their prayers collectively in mosques. In this regard, the messenger of Allah said that "the prayer in congregation is twenty-seven times superior to the prayer offered by person alone."

"My Ummah will come with bright faces and bright hands and feet on account of the marks of wudu; so, he who can increase the luster of his forehead and that of his hands and legs should do so." (Muslim, Taharah, 246)

 $^{12}$  I heard Allah's Messenger ( $\square$ ) saying, "The reward of deeds depends upon the intentions and every person will get the reward according to what he has intended". (Sahih Bukhari, 1)

<sup>13</sup> Allah says (interpretation of the meaning): "Successful indeed are the believers, those who offer their Salah (prayers) with all solemnity and full submissiveness." [al-Mu'minoon 23:1-2] – i.e., fearing Allah and in a calm manner. Khushoo' means calmness, serenity, tranquillity, dignity and humility. What makes a person have this Khushoo' is fear of Allah and the sense that He is always watching. (Tafseer Ibn Kathir, Daar al-Sha'b edn., 6/414). Khushoo' means that the heart stands before the Lord in humility and submission. (al-Madaarij, 1/520).

The Prophet  $\Box$  said: "There is no Muslim man who, when the time for a prescribed prayer comes, he does wudoo' properly, has the proper attitude of **khushoo**', and bows properly, but it will be an expiation for all his previous sins, so long as they were not major sins (kabeerah). And this is the case for life" (Reported by Muslim, 1/206, no. 7/4/2)

The reward recorded is in proportion to the degree of khushoo', as the Prophet □ said: "A slave may pray and have nothing recorded for it except a tenth of it, or a ninth, or an eighth, or a seventh, or a sixth, or a fifth, or a quarter, or a third, or a half." (Reported by Imaam Ahmad; Saheeh al-Jaami', 1626). So, we should try to increase our Khushoo and concentration in Salah to get our rewards from it increased by Allah SWT.

(Ibin-Ismail, 2000). It has been made mandatory for all Muslims to observe their prayers in congregation<sup>14</sup>.

Prayer targets and eliminates all evils from the society including prejudice, favouritism, injustice and inequality etc. The Muslims entering mosque for prayer forget all these evils and only think about peace, prosperity and brotherhood while standing next to each other feet to feet and shoulder to shoulder<sup>15</sup>, irrespective of their race, colour, geographical origin, the status of wealth and other worldly distinctions. It is only the prayer that gathers people five times a day at one place and provides an opportunity to all the Muslims to interact and take care of each other. They discuss their problems and help each other to get those problems solved. It prompts the brethren to inquire about those who are missing from the Salah and to ensure that they are well, often going to that person's home and asking about the cause of absence. In this way, prayer not only unites the Muslims but also encourage them to take care of each other.

### Effect of prayers on physical life of Muslims

Five-time prayer is not only an obligation of Islam but also an easy, straightforward, valid and reliable pathway leading to good health and fitness. Muslims Medical Research Forum (2007) describes that "Namaz is not just a religious obligation but a sure path towards better health & fitness" (p. 9)<sup>16</sup>.

"The Messenger of Allah (peace and blessings of Allah be upon him) turned to face the people and said, 'Straighten your rows,' three times, 'for by Allah either you straighten your rows or Allah will create division among your hearts.' And I saw men standing shoulder to shoulder, knee to knee, ankle to ankle." Narrated by Abu Dawood, 662; classed as saheeh by al-Albaani in Saheeh Abi Dawood, 616.

<sup>16</sup> Research conducted by King Faisal Specialist Hospital and Research Centre under the leadership of Dr. DR. MOHAMMED FARUQUE REZA, Medical and Applied Neurophysiologist of Universiti Sains, Malaysia, (Reza, Urakami, & Mano, 2002) found numerous medical benefits associated with Salah. Their research also covers benefits for those who are under treatment of medical care. It is a known fact in Islam that prayer is to be offered till death under all conditions, except those which are mentioned by scholars of Islam in the light of Quran and Sunnah. A summary of findings from above mentioned research is provided below:

- The motion of joints during salat was measured by a goniometer commonly used by clinicians. Researchers examined the active range of motions for each of the joints that were involved during salat. A goniometer has two arms with full-circled scales marked in degrees.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> By this we mean, healthy males. Prayer in congregation is obligatory for healthy men in the mosque, according to the more correct scholarly opinion. More explanation on this is provided by Sheikh Saleh Al-Munajjid while answering a questioner seeking his fatwa on this matter (al-Munajjid, 2013).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> It was narrated that al-Nu'maan ibn Basheer said:

It was placed on the joints at different postures of salat, and joint angles were measured precisely. Zero degrees were regarded as starting points and motions were recorded as deviation from zero degrees. Paper explains various movements of joints during Salah in the form of tables.

- Worshippers have to stand and concentrate their minds on praying. A reactive depression is common in geriatric and disabled persons. The determination to pray has a remedial action on depression, and standing helps to develop balance. When people stand comfortably, the centre of pressure is usually midway between the instep of the two feet. In a standing position, they raise their hands up to the ear lobe and bring them down one after another by holding the left wrist with the right hand on the abdomen, above the navel, or on the chest. During voluntary clenching of the right hand, blood flow is increased in the hand area of the left motor cortex, and the corresponding sensory areas in the post-central gyrus. What happens to the involved muscles and joints was also described in their paper.
- Worshippers utter verses from Quran which are in Arabic. Like any other language, various muscles are exercised during speech. There is a bilateral increase in blood flow in the face, tongue, mouth sensory and motor areas, and the upper premotor cortex in the brain during the speech. During creative speech, there is also an increase in blood flow in Broca's and Wernicke's areas of speech in the brain. Blood flow in the brain can be measured by functional magnetic resonance imaging (fMRI) and positron emission tomography (PET.)
- After standing and uttering verses from the Quran, bowing is done by forward movement of the vertebral column, especially at the lumbar joint, and supported by two straight hands grasping the two hyperextended knees. After a few seconds, the worshipper gradually reverts to the previous state until the vertebral column is vertical. The joints and muscles affected in bowing are shown in one of tables in presented in paper.
- The act of prostration is the substance of salat. It is done from the standing position to kneeling, putting the head down and touching the ground with the forehead, with the palms remaining parallel to the ears, and touching the ground with the flexed elbows for a few seconds. The various motions have a great impact on blood flow in the human brain. Because of variations in arterial mean pressure in the body, prostration helps in improving cerebral circulation and avoiding ischemic brain disease.
- Postural reflex, and tonic labyrinthine reflex are initiated by the force of gravity on the receptors of otolithic organs in the utricle of the inner ear, and are effected via the vestibulospinal tracts. Maximal effect occurs in the supine position and minimal effect occurs when the head is down 60 degrees below the horizontal plane in the prone position. The tonic labyrinthine reflex is responsible for the contraction of the limb extensor muscles. Thus, the various positions of salat from the vertical natural position to prostration helps in the maintenance of steadiness of postural equilibrium. During salat, Muslims usually keep their eyes fixed on the site of prostration. This visual fixation together with proprioceptive systems, vestibular systems, and the various postures provide a complex positional sense in

In the current age of globalization, everybody is concerned with facts and figures. Whatever has been proved today through modern scientific knowledge and research has long been told and implemented by Holy Prophet □. It is not an unknown fact within the medical community that that those who take moderate exercise daily on regular basis remain healthier and their probability of death is three times lesser than others. Islam has not only introduced this moderate exercise, on the regular and punctual basis, in the shape of five daily prayers, fourteen hundred years ago but also made it compulsory for all people (those who are mukallaf¹¹). Muslims Medical Research Forum (2007) narrates that "Namaz is also a form of a mild exercise" (p. 11). In prayer, all the parts of body undergo an automatic proper movement. Offering prayers on five different times enable the individuals to take physical exercise daily, at least, five times on regular and punctual basis. God has connected this physical movement of the body (Salah/Namaz) with spiritual development also so that people may remain physically, mentally and spiritually healthy.

the brain stem and cerebellum. The joints and muscles involved during prostration are also described and explained at length.

- After standing and bowing, and proceeding to prostration, sitting is done on the left leg knee flexed with the inverted dorsi flexed ankle and flexed right knee and metatansophalangeal joint for a couple of minutes. After that, salat is concluded by looking over one's right and left shoulder wishing peace for mankind. Involving joints and muscles are described in the paper dealing with this action.
- It can be seen from the above discussion that salat prayer has psychological, musculoskeletal and cerebral effects on improving the muscular functions of geriatric, disabled and dementic patient in a rehabilitation program. The physiotherapist of the rehabilitation center who assists the patient to restore and preserve joint range of motion through mobilization techniques and exercise may take this prayer system as a model for restoring the residual strength of the patient. Elderly people and disabled person can gain significant health benefits with a mild to moderate amount of physical activity, like the performance of salat, preferably daily.
- Salat has special characteristics in that it is a short duration mild-to-moderate psychological, physical and brain activity. Scientific evidence also supports the notion that even moderate intensity activities, when performed daily, can have some long-term health benefits (American Heart Association). Salat is like a free hand exercise. It can be performed in groups or individually without any equipment. Thus, a person in a rehabilitation program can practice the activity in their room with ease and comfort, even when sitting in a wheelchair or in bed. During the performance of salat, most of the muscles and joints of the body are involved. This activity is convenient for all kinds of patients, including children, the elderly and physically handicapped, for strengthening their muscles as well as the mind.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Mukallaf: Legally responsible person, i.e. one who has reached the Islamic legal age of maturity and is in a sane state, and thus has become responsible for performing Islamic duties and meets all relevant requirements (Musharraf, 2015a).

If God wanted, He would have asked people to worship without moving body but giving us prayer with universal and particular steps reveals that Allah SWT wants to keep all the believers physically and mentally fit. Mazhar (2014) states that "Namaz is a prescription from Allah for better health of Muslims" (para. 7). Prayer is the gift of Allah regarding the physical and spiritual health of Muslims. In every command of Allah, there are many apparent or hidden benefits for the followers. Five daily prayers are an automatic method of keeping the body fit and healthy.

### Effect of prayer on spiritual life of Muslims

The five obligatory prayers lead to spiritual purification by changing and modifying the spiritual life of Muslims. It makes the foundations of faith strong. It prevents Muslims from unjust and evil deeds and leads them to a pure and pious spiritual life. Allah says in holy Quran "Verily, prayer refrains from sins and evil" (Al-Quran, 29:45). Holy Prophet □ said that "if a person had a stream outside his door and he bathed in it five times a day, no filth would remain on him whatsoever, that is like the five daily prayers. God wipes away the sins by them." (Saheeh Al-Bukhari, Saheeh Muslim).

The person who offers five-time prayer remains spiritually as clean as a person taking bath five times a day to be dirt free. In another Hadith Prophet □ showing the falling leaves of dry branch told that "the sins of those who offer prayers drop off as the leaves of this branch fell off." (Ibin-Ismail, 2000). Allah Says in Quran "verily, man was created impatient, irritable when evil touches him and ungenerous when good touches him. Except for those devoted to prayer those who remain constant in their prayers" (Quran, 70, 19-23). Prayer is the direct spiritual communication between Allah and man. By praying, man feels that he meets God five times daily. In this way, the people who pray regularly often feel internally satisfied, realizing that God is always with them.

Allah says in Quran that "O you people! Worship your Rabb (Allah), Who created you and those who were before you that you may become pious." (Al-Quran, 2:21). In short, prayer infuses inner peace, tolerance, bravery, consistency, impartiality and optimism in the minds of followers. The purification of the soul is impossible without prayer.

### Conclusion

Five prescribed prayers, being the second pillar of Islam, has got a great importance in the lives of all the Muslims of all the ages all over the world. Allah and His Prophet  $\square$  have chosen an ideal life for Muslims and prayer presents the real picture of that life. The prayer shapes the life that is full of love, brotherhood, equality, justice, honesty, truthfulness, trustworthy, hard work, wisdom and coordination. The social evils like corruption, fraud, injustice, inferiority, superiority have strictly been crushed in this process. This enables people to love good deeds and hate evil deeds by nurturing a mindset that is attracted towards good and repelled from evil, provided prayers are offered as intended. Prayer sets the direction that leads people to success and creates barriers for people to do wrong.

### References

[1] Adam, N. J. (1991). Kitab Al-Salaah: The book of Prayer. Retrieved from http://www.islamicbulletin.org/free\_downloads/prayer/kitab\_salat.pdf

- [2] Al-Munajjid, S. M. S. (2013). Ruling on prayer in congregation for men. Retrieved October 1, 2016, from https://islamqa.info/en/40113
- [3] Cowan, J. M. (1976). A dictionary of modern written Arabic (3rd edition). New York: Spoken language services, Inc.
- [4] Dr. Roohi Baalbaqi. (1995). Al-Mawrid Arabic English Dictionary (7th Ed). Lebanon: Dar el IIm Lilmalayin.
- [5] Ibin-Ismail, A. M. (2000). Sahih Bukhari. Lahore: Maktab-e-Dar-ul-Islam
- [6] Mababaya, N. D. (2013). The rational and benefits of Salat. Retrieved from: http://www.teachislam.com/dmdocuments/42/Salah/Salah\_The%20Rational%20and%20 Benefits%20of%20Salah%20-%20By%20Dr.%20Norlain%20Dindang%20Mababaya.pdf
- [7] Mahmood Muraad. (2010). Kufr (Infidelity): Its Definition and Types. QSEP (Quran Sunnah Educational Programs). Retrieved from http://www.qsep.com/modules.php?name=aqtawhid&file=article&sid=5
- [8] Majlisi, S. A. M. B. (1698). Bihar al-Anwar: Encyclopedia of Islamic Science. Retrieved from http://www.imamreza.net/eng/imamreza.php?id=3200
- [9] Mazhar, S. (2014). Namaz the health benefits: Based on medical research. Retrieved from http://www.hamariweb.com/articles/article.aspx?id=40234
- [10] Musharraf, M. N. (2015a). Explanation of Al-Waraqat of Imam Al-Juvaini A Classical Manual of Usul Al-Fiqh (1st ed.). Australia: Australian Islamic Library. Retrieved from https://www.academia.edu/19840727/Explanation\_of\_Al-Waraqat\_of\_Imam\_Al-Juvaini\_-\_A\_Classical\_Manual\_of\_Usul\_Al-Fiqh
- [11] Musharraf, M. N. (2015b). True happiness (1st ed.). Australia: Australian Islamic Library. Retrieved from https://www.academia.edu/17469977/True\_happiness
- [12] Muslims Medical Research Forum Islamabad (2007). Namaz (Salat): Health benefits. Retrieved from http://www.darulhikmat.com/Namaz%20-%20The%20Health%20Benefits.pdf
- [13] Reza, M. F., Urakami, Y., & Mano, Y. (2002). Evaluation of a new physical exercise taken from salat (prayer) as a short-duration and frequent physical activity in the rehabilitation of geriatric and disabled patients. Annals of Saudi Medicine, 22(3/4), 177–180.
- [14] Sayeed, S. A. & Prakash, A. (2013). The Islamic Prayer (Salal/Namaz) and yoga togatherness in mental health. Indian J Psychiatry, 55(6), pp. 224-230.

- [15] Sheikh Abdul Nasir Jangda. (2009). MEANINGFUL PRAYER. Bayyinah Institute, USA. Retrieved from http://bayyinah.com/mp\_outline.pdf
- [16] Suleman, A. D. (2000). Sumen Abi Daood. Lahore: Maktab-e-Dar-ul-Islam.
- [17] Talafi, A. K. (2011). Importance of Salat. Naba Cultural Organization. Retrieved from http://www.al-ijtihad.com/library/salaat/importanceSalat.pdf
- [18] Umer (2012). Health benefits of Namaz or Salah. Retrieved from http://www.studymode.com/essays/Health-Benefits-Of-Namaz-Or-Salah-886135.html
- [19] Zaman, A. B. U. (2011). Jamia Tirmizi. Lahore: Zia e Ehsan Publishers.
- [20] Zarabozo, J. A. D. (2013). The importance of prayer. Retrieved from http://www.islamreligion.com/articles/2870/

### URDU - جہیز ۔ آخر مجبوروں کا استحصال کب تک Ishfaq Parwaz (Srinagar, Jammu Kashmir)

#### Abstract:

اس مضمون میں جہیز کی موجودہ شکل اور اس سے ذریعے کئے جانے والے استحصال کا جائزہ لیا گیا ہے۔اس حوالے سے اسلامی نقطہ نظر بھی واضح کیا گیا ہے اور اس کے حل کی ممکنا تدابیر پیش کی گئی ہیں۔

### Paper:

عصرِ حاضر میں والدین کی ذمہ داری صرف یہی نہیں ہے کہ لڑکی کی پرورش کریں، اُسے تعلیم دیں، اُسکی دینی واخلاقی تربیت کریں، اُسے گھریلوں زندگی کے آداب واطوار اور تہذیب وسلیقہ سکھائیں۔ اس کے لئےرشتہ تلاش کریں اور دستور کے مطابق کسی شریف اور باکر دار آدمی کے نکاح میں اپنی لخت ِ جگر کو دے کر اپنے فرض سے سبکدوش ہو جائیں، بلکہ یہ بھی اُن کی ذمہ داری ہے کہ جس لڑک کو انہوں نے اپنی لڑکی کے لیے منتخب کیا ہے اُسکے وہ مطالبات بھی پورے کریں جنہیں شاید وہ خود بھی پورے نہیں کر سکتا۔ ان مطالبات کی فہرست آئی طویل اور ا تنی متنوع ہوتی ہے کہ اس میں نقذ کے علاوہ دولہا کے شایانِ شان موٹر سائکل ، مار وتی کار، سونے کی گھڑی، موبائل فون، کمپوٹر وغیرہ چیزیں آجاتی ہیں۔ یہ فہرست حسبِ حالات مختصر بھی ہو سکتی ہو اور طویل بھی۔ بہر حال بھی وہ زریں موقع ہوتا ہے جبکہ دو لیے میاں اپنے حوصلے اور تمنائل پوری کرنے کی بھر پور کو حش کرتے ہیں۔ اس کے ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ لڑکی کو مطلوبہ زیورات سے آراستہ کیا جائے اور اُسے اسنے سازوسامان کے ساتھ رخصت کیا جائے کہ آدمی کی قسمت جاگ اُا شھے اور گھر بھی خروری ہے کہ لڑکی کو مطلوبہ زیورات سے آراستہ کیا جائے اور اُسے اسنے سازوسامان کے ساتھ رخصت کیا جائے کہ آدمی کی قسمت جاگ اُا شھے اور گھر بھی خیروں اُل فیادہ ہونا جائے۔ لڑکی کو دیئے جانے والے اس مال واسباب کی قیمت تو متعین نہیں ہے البتہ اتنی بات طے ہے کہ اسے لئی کی حیثیت سے بہر حال فیادہ ہونا جائے۔

ہو سِ زراس قدر بڑھ گئ ہے کہ لڑکی کی شکل وصورت، تعلیم و تربیت اور دین واخلاق سب پچھے اسکے مقابلے میں پیچھے رہ گیئے ہیں۔ آج کل سب سے پہلی چیز جود کیھی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ لڑکی کتنی دولت اپنے ساتھ لا سکتی ہے۔ حُسن و جمال ہی کی نہیں دین واخلاق کی بھی اس قدر توہین شاید ہی دنیا نے کبھی و یہ دولت نے ہراعلی قدر کو شکست دے رکھی ہے۔ شکستِ فاش!

جہیز سوسائٹ میں آدمی کی حیثیت ہی کا نہیں عزت وشر افت کا بھی معیار ہے۔ جو شخص جہیز کے نام پر جتنی ذیادہ رقم خرچ کر سکتے اُسکی لڑکی کے لیئے اتناہی "اچھا" اور "معیاری" لڑکا مل سکتا ہے۔ جو شخص جہیز نہ دے سکے وہ ہمارے ساج کا کم حیثیت فر دہے۔ وہ اپنی لخت ِ جگر کے لیئے کسی موذوں اور معقول رشتہ کی تو قع نہیں کر سکتا۔ اگر کسی نے اپنی ایک لڑکی کے ساتھ یہ ذیادتی کی کہ بغیر جہیز کے اُسے رخصت کر دیا تو اسکی دوسر کی لڑکیوں کا خدا ہی حافظ۔اب انہیں آسانی سے رشتہ مل نہیں سکتے۔اسطرح کے کنجوس یا کنگال کے گھر آناظا ہرہے کون پیند کررے گا؟

اس کا نتیجہ یہ ہے کہ بہت می لڑ کیاں لمبی لمبی ممرتک محض اس لیئے بیٹی رہتی ہیں کہ بدقتمتی سے وہ ایسے ماں باپ کے گھر پیدا ہو گئیں جوان کے لیئے جہیز فراہم نہیں کر سکتے۔ان میں کتنی ہی مظلوم اور بے زبان زندگی بھر کنواری رہ جاتی ہیں۔ پچھ نیک بخت صور تحال کی نزاکت کا احساس کر کے ازخود شادی کا

انکار کردیتی ہیں تاکہ ان کے والدین انجی شادی کی فکر سے آذاد ہو جائیں اور وہ اپنی اُمنگوں اور تمناؤں کا مرشیہ پڑھتی ہوئی زندگی گزار دیں۔ اسکے علاوہ ہر صغیر میں مشترک خاندان کا عام رواج ہے۔ جب کسی خاندان میں لڑکوں کی شادیاں ہوتی چلی جاتی ہیں اور لڑکیاں کنوار کررہ جاتی ہیں تو خاندان کے اندر بڑی نفسیاتی بیچید گیاں پیدا ہو جاتی ہیں۔ اور خاگی زندگی کا سکون در ہم برہم ہو جاتا ہے۔ لیکن کون ہے جو ان بے نواؤں کی فریاد سے بڑا مسئلہ اُس لڑکی کا ہے جو جہیز کے بغیر اپنے شوہر کے گھر چلی جائے۔ اُس میں لاکھ خوبیاں سبی اُس کی سے غلطی معاف نہیں ہو سکتی کہ وہ خالی ہاتھ اپنے میکے سے آئی ہے۔ اس سے بازپرس کرنے والا صرف اسکا شوہر ہی نہیں ہو تابلکہ شوہر کا لپر راخاندان اُسکا محاسب ہو تا ہے۔ اُسے اپنے اس ناکر دہ جرم کا ایک ایک فرد کو حساب دینا پڑتا ہے اس کی عام سز اتحقیر و تزلیل، طتر و تعریض اور مار پیٹ ہے۔ اسکے نتیج میں اُسے خانہ بدر کیا جاتا ہے اور شوہر سے علیحہ گل ایک ایک فرد کو حساب دینا پڑتا ہے اس کی عام سز اتحقیر و تزلیل، طتر و تعریض اور مار پیٹ ہے۔ اسکے نتیج میں اُسے خانہ بدر کیا جاتا ہے اور شوہر سے علیحہ گل ہوں کو کی ندرت بیانی نہیں اس 'جرم' کی پاداش میں اسے اپنی جان سے بھی ہاتھ دھو ناپڑ سکتا ہے۔ جہیز کے لیئے جان لینے کے واقعات اس قدر ہور ہو بیل میں کو کی تامل یا چکھا ہٹ ہو تو خاندان کے دو سرے افراداس خدمت کے لیئے تیار ہے ہیں۔

جہیز کے مسائل ومصائب سے دستگاری حاصل کرنے کے لیئے عورت خودکشی کو بھی ترجیح دینے لگی ہے۔ اسکے لیئے بھی وہ مٹی کے تیل اور پیٹر ول کاسہارا لیتی ہے۔ کھی تر ہم کھا کر ہمیشہ کی نیند سو جانا چاہتی لیتی ہے۔ کھی کسی اور نجی ممال ہے۔ کھی کسی اور ابھی اور کتنی معصوم جانیں نزر ہوں گی۔ اس ناجائز جہیز کے مزر ہو چکی ہیں اور ابھی اور کتنی معصوم جانیں نزر ہوں گی۔ اس ناجائز جہیز کے مطالبے کے ذلیل فعل سے جنگل کے در ندے بھی شر مارہے ہوں گے۔

جہیز کی ان ہلاکت خیز یوں کو آج ہر شخص اپنے سر کیا آ تکھوں ہے دیکھ سکتا ہے بلکہ دیکھ رہا ہے۔ لیکن اسکے باوجود معاشر ہے کی بہت بڑی اکثریت نے اسے ایک نا گزیر ساجی خرابی کی حیثیت سے قبول کر لیا ہے۔ اس کے نزدیک موجودہ حالات میں لڑکوں کے لیئے جہیز لینااور لڈکیوں کو جہیز دینااسقدر ضروری ہو گیا ہے کہ اس سے نیخے کی کوئی بھی صورت نہیں ہے۔ اسکی دلیل بید دی جاتی ہے کہ لڑکیوں کو بہر حال جہیز دیناہی پڑتا ہے۔ (اس میں لڑک کے مطالبات کی جمیل بھی شامل ہے ) اسکے بغیر انکی شادی نہیں ہوسکتی۔ والدین اسکی ہمت نہیں کر سکتے کہ انکی لڑکی بن بیاہی گھر بیٹھی رہے۔ جو شخص جہیز دیتا ہے وہ جہیز لینے پر مجبور بھی ہے۔ اُس سے بیہ مطالبہ بے جاسا ہوگا کہ وہ تواپی لڑکیوں کو جہیز کے ساتھ رخصت کردیاور دو سروں کی لڑکیاں اسکے گھر خالی ہاتھ آئیں۔ ہو سکتا ہے اس نقصان کو بعض لوگ جھیل جائیں، ہر شخص اُسے برداشت نہیں کر سکتا۔

اس منطق کی روسے سوچئے وہ انسان کتنا بدقسمت ہو گا جسکے گھر صرف لڑ کیاں ہی ہوں اور جوریاضی کے اس فامولے کے تحت نقصان پر نقصان اُٹھاٹا رہے ،اور پھر کتنا خوش قسمت ہے وہ شخص جسکے صرف لڑکے ہوں اور جہیز کی دولت سے مسلسل نہال ہوتا چلا جائے۔
پھر اس منطق کا حاصل ہیے ہے کہ کسی برائی کوہم محض اس وجہ سے نہ صرف یہ کہ گوارہ کریں بلکہ عمل ااختیار کرلیں کہ دنیا اسکاار تکاب کررہی ہے اور اس سے فائیدہ اُٹھار ہی ہے۔اسطرح آدمی رشوت، خیانت ،فریب اور مکاری کو بھی جائز قرار دے سکتا ہے۔اس لیئے کہ یہ نسخے آج کی دنیا میں بڑے ہی مجر ب
اور کامیاب نسخے ہیں اور جو انہیں استعال نہیں کرتاوہ سراسر نقصان میں رہتا ہے۔

اسی قشم کی غلط توجیہات دنیا کی ہر بُرائی کواستحکام عطا کرتی ہیں۔ان سے انسان کے ضمیر میں اسکے خلاف جو کھٹک ہوتی ہے وہ بھی جاتی رہتی ہے اور وہ پوری ڈھٹائی کے ساتھ اسکاار تکاب کرنے لگتا ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ جہیز کے نام پر جو ذیادتی ہور ہی ہے اسے دنیاکا کوئی بھی مذہب، کوئی فلسفہ اخلاق اور قانوں جائز قرار نہیں دے سکتا۔ آجکل ہماری وادی

کے بیشتر اخبارات کا ایک خاص موضوع بہی جہیز ہے۔ اسکے خلاف مختلف حلقوں سے آواز اُٹھتی رہتی ہے۔ حکومت بھی قانون کے ذریعے اس پر پابندی
لگاناچاہتی ہے لیکن کسی بھی خرابی کو بدلنے کے لیئے حکومت اور ساج کا دباؤ کا فی نہیں ہے بلکہ اسکے لیئے ذہن و فکر کی تبدیلی اور خدا اور آخرت کے خوف کی
ضرورت ہے۔ اسلام یہی فرض انجام دیتا ہے۔ وہ سب سے پہلے ساج کے غلط دستور اور رسم ورواج کو توڑتا ہے۔ اور زندگی کا صاف ستھر ااور آسان طریقہ
سکھاتا ہے۔ اسلام نے اور واجی زندگی کے تمام مسائل کو بھی بہت آسانی سے حل کیا ہے۔ اس کے نزدیک نکاح سادگی اور سہالیت سے ہونا چاہئے۔ اس
مشکل اور دشوار بنانا بہت بڑی ذیادتی ہے۔ اس سلسلہ میں اسلام کی بعض اصولی تعلیمات کاذکر کیا جارہا ہے۔

ا.اسلام اس بات کاشدت سے مخالف ہے کہ کسی بھی معاملہ میں ظلم و ذیادتی کاروئیہ اختیار کیا جائے۔اسکے نزدیک کسی کی کمزوری اور مضبوری سے غلط فائدہ اُٹھانا اور اسکا استعال کرنا سراسر ناجائز ہے۔ جہیز کے نام پر لڑکی والوں کا استعال بھی اسی میں آتا ہے۔اسلام اسکا کسی حال میں روادار نہیں ہے۔

۲. شادی لڑکی والوں سے دولت سمینٹنے کا ذریعہ نہیں ہے بلکہ یہ بعض بلند مقاصد کے لیئے ہوتی ہے۔وہی شادی کامیاب ہے جن سے ان مقاصد کی شکیل ہو۔ ہوس زر میں ان مقاصد کو پس پست ڈال دینا سراسر غلط اور نالبندیدہ ہے۔

سار مرد کو اللہ نے قوام بنایا ہے۔ وہ ای حیثیت سے عقد نکاح کرتا ہے۔ وہ اس عہد و بیاں کے ساتھ لڑکی کا ہاتھ کپڑتا ہے کہ وہ اس کے نان و لباس اور رہائش و غیرہ کاذہ مددار ہے۔ جس کو خدائے تعالی نے یہ مقام عطاکیا ہوا سکے لیئے یہ بات سخت تو ہین کی باعث ہے کہ وہ شاد کی سے چند دن پہلے لڑکی یاا سکے سرپر ستوں کے سامنے ''جہیز '' کے نام پر دستِ سوال در از کرے اور جب اپنی مراد پور کی نہ ہو تو بھر کسی دو سری لڑک کے در پر پہنی جائے۔ سرپر ستوں کے سامنے ''جہیز '' کے نام پر دستِ سوال در از کرے اور جب اپنی مراد پور کی نہ ہو تو بھر کسی دو سری لڑک کے در پر پہنی جائے۔ سرپر ستوں کے سامنے پر عورت کے ساتھ بالعوم جوذیاد تی ہوتی ہے اسکا کوئی دین اور اظافی جواز نہیں ہے۔ جہیز بیال واساب کے لیئے عورت کو تنگ کرنے کی جگہ اسلام نے عورت کی دلچوں کا حکمت یہ بھی ہے کہ عورت اپنے گھر اور خاندان سے چو نکہ جدا ہوتی ہے۔ اس لئے مر دمبر کی شکل میں خلوص و محبت کا تحفہ پیش کرتا ہے اور اس بات کا ظہار کرتا ہے کہ وہ اسکاد شمن نہیں بلکہ خلص، ہدر داور غم خوار ہے۔ پھر جہیز کے لئے پریثان کرنا عورت کے ساتھ حسن و سلوک کی اس تعلیم کے بھی خلاف ہے جو اسلام نے دی ہے۔ شکل میں خلوص و محبت کا تحفہ بیش کرتا ہے اور اس بات کا ظہار کرتا ہے کہ وہ اور اس کے خان میں ہو محبر کے گئا ور اپنے حسن سلوک، شر افت اور انسانیت کا ثبوت فراہم کرے گا۔ خاندان کے استعال کی جگہ ان سے ہدر دی اور عوبت کا رویہ اختیار کرے گا اور اپنے حسن سلوک، شر افت اور انسانیت کا ثبوت فراہم کرے گا۔ جبیز کا ایک علاج تو یہ ہیز کے نام پر عورت اور ان کی طرف سے جبیز کا ایک علاج تو یہ ہین کہ خوالوگ جبیز کی خرائی کو محسوس کر رہے بیں وہ ہمت کر کے جانے لین دین کو ختم کریں۔ اس معاطے میں لڈک والے تو مظلوم ہیں آئیس فیسے کہ نبولوگ جبیز کی خرائی کو محسوس کر رہ ہونا ہوئی ہونا ہوئی ہونا ہوئی ہونا ہوئیا ہوئیا۔

اس موضوع کو درجہء بھیل تک پہنچانے سے پہلے بعض باتوں کی وضاحت بھی مناسب معلوم ہوتی ہے۔ تاکہ اس مسئلہ میں اسلام کا نقطۂ نظر پوری طرح سامنے آ جائے۔

ا: شادی کے بعد لڑکے اور لڑکی کواپنانیا گھر بساناہو تاہے۔اس فعل میں لڑکے والے بھی ان کی مدد کر سکتے ہیں اور لڑکی والے بھی۔ا گر نیاجو ڑااس معاملہ میں تعاون کا مستحق ہو تو تعاون کو پیندیدہ ہی کہا جائے گا۔ یہ تعاون پیسہ کی صورت میں بھی ہو سکتا ہے۔اور ساز وسامان کی شکل میں بھی۔لیکن واضح رہے یہ نہ تو فرض ہے اور نہ واجب۔اور نہ نکاح کی شرط کہ اسکے بغیر نکاح ہی نہیں ہو تا۔

۲ : شادی کے موقع پر دولھااور دلھن کواعزہ وا قارب اور دوستوں واحباب کی طرف سے تخفے اور ہدیے دیئے جاسکتے ہیں۔لیکن اسے جواز ہی کی حدیثیں ہونا چاہئے۔اسے ضرور می سمجھنا یاا سکے نہ دینے پر بُراماننا اور شکوہ شکایت کا پیدا ہونا سراسر غلط ہے۔ تخفہ اور ہدیہ خوش دلی سے ہوتا ہے ورنہ وہ تخفہ نہیں تاوان اور جرمانہ ہوگا۔

۳ : شادی کے موقع پر لڑکی کوجوزیور پاسامان دیاجاتا ہے اُسکے بارے میں یہ تصّور صحیح نہیں ہے کہ وہ شوہر پاسسرال والوں کی ملکیت ہے۔اس کی مالک اصلاً لڑکی ہی ہوتی ہے۔اُسکی اجازت کے بغیراس میں خرچ کرنا قطع جائز نہیں۔

۴ : آخری بات بید که اسلام نے نکاح کو آسال بنار کھاہے۔اسلیئے سانج کی وہ ساری بند شیں جن سے اس میں د شواری پیدا ہو قابلِ مزمت ہیں۔ان سے ہمیں احتراز کرنا چاہئے۔

یہ ہے اعتدال کی راہ اسلام نے دکھائی ہے۔اس میں مجت اور ہمدر دی ہے، حُسن سلوک ہے، ظلم و ذیادتی کی ممانعت ہے۔اور اسکے ساتھ انسان کے جزبات اور ضروریات کی بھر پور رعایت بھی ہے۔اس پر عمل ہو تو جہیز کے جھگڑے ختم ہی نہیں ہوں گے بلکہ پر سکون خاندانی زندگی بھی نصیب ہوگ۔کاش کہ ہم اس طرف پلٹ آئیں۔

### **References:**

- [1] Abdullah, A. (2008). *Dowry in Islam?* Retrieved from http://www.nikah.com/marriage/dowry\_in\_islam.asp
- [2] Aleem, S. (2011). *Prophet Muhammad (S) And His Family: A Sociological Perspective*. Author
- [3] al-Mahmudi, M. F. (2012). Who is responsible for the dowry (mahr)? Dar ul Fiqh. Retrieved from http://darulfiqh.com/who-is-responsible-for-dowry-and-wedding-costs/
- [4] Al-Munajjid, M. S. (2015). Reducing the mahr is the Sunnah. Retrieved October 19, 2015, from http://islamga.info/en/10525
- [5] Dawn News. (2010). Dowry is not Islamic. Retrieved October 19, 2015, from http://beta.dawn.com/news/844447/dowry-is-not-islamic

- [6] Dawn News. (2013). "Saving Face" picks up two Emmy Awards. Retrieved October 19, 2015, from http://www.dawn.com/news/1046969
- [7] Department of Islamic Development Malaysia. (2012). DOWRY (MAHAR) FROM AN ISLAMIC PERSPECTIVE. Malaysia. Retrieved from https://web.archive.org/web/\*/http://www.islam.gov.my/sites/default/files/mahar\_from\_islamic\_perspective.pdf
- [8] Dhorat, M. M. S. (2001). *The Wedding of Fatima (r)*. Retrieved from http://www.themodernreligion.com/family/wed-fatima.html
- [9] Dowry. (2015). Retrieved October 19, 2015, from http://www.merriam-webster.com/dictionary/dowry
- [10] Dowry | Marriage Custom. (2015). Retrieved October 19, 2015, from http://www.britannica.com/topic/dowry
- [11] Dr. Israr Ahmed. (n.d.). *Jahez in Islam*. Retrieved from http://www.dailymotion.com/video/x1c95cb\_jahez-in-islam\_lifestyle
- [12] India Times. (2015). Woman alleges rape and dowry harassment. Retrieved October 19, 2015, from http://timesofindia.indiatimes.com/city/faridabad/Woman-alleges-rape-and-dowry-harassment/articleshow/49222162.cms
- [13] ISLAMIC FAMILY LAW (FEDERAL TERRITORY) ACT 1984. (1984). KL: Government of Malaysia. Retrieved from http://www2.esyariah.gov.my/esyariah/mal/portalv1/enakmen2011/Eng\_act\_lib.nsf/858a 0729306dc24748257651000e16c5/1d314361e2750042482569810025f0fc?OpenDocument
- [14] Kleinman, R. (2014). Dowry's dark shadow. Retrieved October 19, 2015, from http://www.smh.com.au/world/dowrys-dark-shadow-20140522-38ris.html
- [15] Mahmud, N. (2010). *The Issue of Dowry (Jahez)*. Pakistan. Retrieved from http://www.studying-islam.org/articletext.aspx?id=1273
- [16] Nomani, A. M. (2015). جبيز اور سوال كي مذمت. Islamic Academy. Retrieved from http://www.islamicacademy.org/html/Articles/jahez/jahez\_1.htm
- [17] Rowlatt, J. (2014). India woman "held captive for three years over dowry" rescued.

  Retrieved October 19, 2015, from http://www.bbc.com/news/world-asia-india-29127425
- [18] Sheikh Muhammed Salih Al-Munajjid. (2015). *The mahr (dowry) is the right of the wife*. Retrieved from http://islamqa.info/en/2378
- [19] Woman ends life over alleged dowry harassment. (2015, October 19). *The Hindu*. Bengaluru. Retrieved from http://www.thehindu.com/news/cities/bangalore/woman-ends-life-over-alleged-dowry-harassment/article7778795.ece
- [20] محمد يوسف. (2009). جبيز. (2009). محمد يوسف. Croydon Masjid & Islamic Centre. Retrieved from http://www.croydonmosque.com/pdf/JAHEZ\_Dowry\_Conditions\_set\_by\_the\_Groom\_for\_ Marriage.pdf

### CATALOGUING AND CLASSIFICATION SYSTEM FOR E-RESOURCES IN WEB-BASED DIGITAL LIBRARIES

Muhammad Nabeel Musharraf

#### **ABSTRACT:**

This paper presents an overview of cataloguing and classification process for libraries and analyzes it from the point of view of digital libraries. A case study of Australian Islamic Library's cataloguing process is presented in line with discussions from literature review and key challenges faced by library's patrons. Library's cataloguing method provides ease, flexibility and productivity in assisting users easily find required resources while not becoming a burdon on library staff in terms of its establishment and maintenance. It also addresses most of the improvement opportunities identified by library staff and users.

### **INTRODUCTION**

Library collections house a wide variety of materials on many different topics and in many different formats. The challenge in making these items available for the use of library patrons is letting those patrons know what is in the library collection. A building (or a digital platform such as a website), filled with books and other information resources, is not necessarily a library unless those books and resources have been appropriately organized for access and made conveniently available for use. Libraries use classification and cataloguing systems to organize library materials, including e-resources, so they can be easily and quickly found. 'E-resources' is a description of the plethora of material that is available via a computer and/or the internet. Frequently referred to in the literature today, e-resources include computer files, electronic books and journals, bibliographic databases, and websites (Judy Engall, 2011). In fact, anything that needs a computer or the internet to use it. The scope of this paper would include cataloguing of e-resources for small to medium sized online libraries. With the spiralling evolution of digital technologies and internet-based functionalities, many traditional practices, including current classification and cataloguing methods and procedures, are being open for debate and optimization.

This paper is based on a case study in which catalogue development for Australian Islamic Library is analysed with relevant literature overview. In doing so, we will also analyse some common problems faced by online viewers / readers in accessing relevant material and assess the suitability of proposed solutions (as explained in this paper) in terms of providing a solution to those problems.

### SCOPE:

- Our scope includes only those digital libraries which allow reading and downloading of material rather than borrowing or renting digital content.
- Digital libraries operate in various sizes and forms. The scope of this paper will include small to medium sized open access digital libraries.
- The scope does not include very large repositories as their systems are required to handle a massive amount of data and often includes the use of sophisticated algorithms for establishing content relationships which are beyond the scope of discussion in this paper.

Findings from this paper may be considered relevant for application in similar library cataloguing projects.

#### PROBLEMS FACED BY CUSTOMERS AT DIGITAL LIBRARIES:

Digital libraries add convenience and flexibility over traditional paper-based libraries in many ways. They are free from 'opening and closing hours', 'racking', 'replacement' and 'stocking' etc. However, in order to enhance user experience and utilization, problems faced by users are required to be proactively identified and resolved. Following is an overview of qualitative feedback from the viewpoint of users of online libraries included in the scope of this paper:

- Browsing through the books, in many cases, takes more time then browsing through the bookshelves in physical libraries
- Books at the rear-end of electronic bookshelves (low quartile of webpage) may not be reached by users who decide to quit without seeing the whole bookshelf
- Presenting titles as tiles on page is a good method to provide a quick snapshot of look and feel of book. But this, at the same time, also adds up to loading time resulting in slower loading of web pages
- Search functionality on website is a good method to find a book. However, due to spelling differences and titles of books being in different languages, search-ability gets limited
- Some books may belong to more than one section. It is a good practice to make digital content available in all relevant bookshelves. However, when this is not done or done inadequately, probability of an item being found, when required, reduces.
- Sometimes users only look for books by specific authors. When this information is not readily available to them, it causes them inconvenience.
- If information about 'new arrivals' is not available readily, some users think that the library is not being maintained or updated.
- Libraries which do not maintain meta-data containing brief item description, users find their contents less relevant (even if they are)
- Lack of important meta-data information such as author/ artist, year of publication/ production, publisher etc. results in difficulties in citations
- Not all the readers have same reading interests and level of proficiency in certain subjects. If books
  are not sorted according to levels, it causes inconvenience leaving users less likely to access desired
  content.

### **3 MAIN CATEGORIES OF CONTENT:**

Contents (books, multimedia etc.) in libraries are generally divided in three main categories (Nicola Baird, 1994, p. 17), in terms of physical libraries:

- References (Atlases, Dictionaries etc. which are high in demand being used to identify quick facts and are often not for borrowing)
- Fiction
- Information Material (This is sometimes known as non-fiction and is stock about people, places, ideas, concepts and things. Most of the stock in a library, including textbooks, will belong to this group. To help library users find the book they want, it is recommended that the librarian organises all the information stock into different subject areas)

These three categories may not be directly applicable to digital libraries which do not involve borrowing and renting of physical items. Usefulness of classification based on fiction and non-fiction, reference and

information materials will depend on the quantity of material in each class of content and library's goals and objectives.

#### **CATALOGUING AND CLASSIFICATION:**

Library classification forms part of the field of library and information science. It goes hand in hand with library cataloguing under the rubric of 'cataloguing and classification', sometimes grouped together as technical services (New World Encyclopedia, 2014).

In very simple words, classification determines the category and belonging of materials, whereas, cataloguing is organization and listing of that information to facilitate browsing and search operation.

The classification systems place items about the same subject in the same area of the library.

The library catalogue might be compared to the index for a book. The index provides the reader with a way to find information in the book without having to read every page. The index tells the reader the page on which the information about a specific subject can be found. The library catalogue does the same thing. It tells the library user exactly where materials meeting their specific needs can be found, with the call number of the book corresponding to the page number in an index. The information contained in the cataloguing record provides the many access points needed by the patron looking for information in the library. Traditionally, the library card catalogue provided access by the author's name, the title of an item, and the subject(s) covered in the item. Other points of access were additional authors, names of series, illustrators, and sometimes the titles of contents.

### National Library Australia explains:

"Catalogue records enable users to find and access resources relevant to their needs. They contain a description of a resource that allows it to be identified and distinguished from other similar resources. Catalogue records also contain information that enables users to search for resources through a range of access points, including author and other people or organisations associated with the creation of the work, and through the title, series, subjects and classifications. For physical items, the catalogue record is used to indicate the location of an item in the Library's collection and provides an inventory function" (NLA, 2011).

Anupama Saini (2016) explains following regarding purpose of library catalogues:

- To inform the availability/non availability of a particular reading material in the library.
- To provide information about the entire collection of the library (the catalogue lists all the works of a particular author available in the library collection, all the documents available on a given subject or in a given kind of literature)
- To ensure descriptive cataloguing whenever needed (according to the rules of descriptive cataloguing, the characteristics of the documents are fully described so that one document can be identified and isolated from amongst several similar documents. This type of description is provided in the catalogue entries only in case of need. If the rules of descriptive cataloguing are applied indiscriminately, it would lead to large expenditure)
- Whatever may be the approach of a library user, the library catalogue should convey full information regarding the items of the person's specific interest
- Purpose of a library catalogue is to aid readers in making use of the collection of the library by providing author, subject, title and other approaches to the collection

 A library catalogue is required to serve as a guide to the collection of materials and assists finding relevant work

Two systems commonly used in most libraries, particularly in the US, are the Library of Congress Classification (LC) system, and the Dewey Decimal Classification (DDC) system (New World Encyclopedia, 2014). Both these systems arrange books according to a book's primary subject, and assign each book a unique call number used to locate the book on the shelf (*Finding books inside Galvin Library*, 2016). This method of organizing makes it easier to find books specific to a topic, a field of study or department. With these numbers, physical libraries also manage their lending and stacking operations.

Experienced users may find it easier to search by classification numbers or codes (subject code, year etc.) rather than filling the search form by typing the details embedded in codes separately. However, inexperienced users or those who are not familiar with particular coding system used in a particular library could possibly not use codes very often for searching their desired content.

Classification can be distinguished by type:

- (1) natural, or fundamental—e.g., books by subject,
- (2) accidental—e.g., chronological or geographic, and
- (3) artificial—e.g., by alphabet, linguistic base, form, size, or numerical order.

Degree of classification (e.g., close, with the most minute subdivisions, or broad, with omission of detailed subdivisions) may also characterize a system. Several systems of classification have been developed to provide the type of access and control that a particular library and its clientele need. Generally, each system consists of a scheme that arranges knowledge in terms of stated principles into classes, then divisions and subdivisions (Encyclopedia Britannica, 2016). In the case of Australian Islamic Library, catalogue is customizable by users according to their needs as they can sort it to view 'books by subject', 'chronological order' as well as 'alphabetical' listing of titles/ authors/publishers etc.

Types of catalogues can also be viewed from other perspectives and angles. In bigger libraries there will be several catalogues, including a title catalogue (and perhaps an author catalogue), a subject catalogue and a shelf list. The following description of different types of catalogues is extracted from Nicola Baird's book (1994) on starting and setting up libraries:

*Title catalogues*: A title catalogue helps readers who are looking for a particular book. This type of catalogue is useful because it is an alphabetical record of the titles of all the stock in the library. It is also assists with continuity of library operations and management of operations during staff leave etc.

Author catalogues: Some librarians recommend making an author catalogue. This is similar to a title catalogue, except that it is an alphabetical record of all the authors represented in the library. The problem is that some publications (especially pamphlets) do not have one obvious author.

*Subject catalogues:* Subject catalogues help those readers who are searching for books on a particular subject. However, subject catalogues can be complicated as they may need many cross-references to other subjects and titles.

Preference for these different types of catalogues varies. According to a research, results point out to a strong preference by users for searching by title (49%), followed by searches by author (37%), and finally, by subject search (14%) (Villen-Rueda, Senso, & de Moya-Anegón, 2007). However, these results would vary from medium to medium, subject to subject and location to location, as indicated by Birger Hjørland (2010) who expresses a need for further research in this area. We expect students searching for particular textbooks would come to library catalogue with specific titles. However, if they are looking for supporting material, sharhs (Arabic word for 'explanation') and guides, they are highly likely to search by keywords. Keywords is a way of working for many to find relevant material from repositories (such as Google Scholar, Google Books, Archive.org, Slideshare etc.). Library of Congress mentions:

"It is often possible to identify a long-lost novel by going to an Internet search engine and searching on key elements of the book's plot, characters' names, and other remembered in-text details. For example, someone looking for an old fantasy novel featuring a character named Bink can search Google using the string bink "fantasy novel" and receive numerous references to the correct title" (LOC, 2015).

With current technological development, it is not difficult to produce three different types of catalogues mentioned above in single digital catalogue utilizing databases which can present information based on how users wish to see it. This strategy is deployed in Australian Islamic Library's catalogue as well.

The information contained in a cataloguing record, whether on the computer or on a card, can be separated into three different areas: bibliographic information, subject headings and other access points, and call numbers. The bibliographic information needed in a cataloguing record is found and entered into that record according to cataloguing rules and guidelines which are created and practiced in an an effort to create a standard of information that will enable both library staff and patrons to find the information that they need in any library worldwide. Because the information is listed in the same order and style in cataloguing records, the language or format of the item are not barriers to being able to find out what is the title, author, publisher or another piece of bibliographic data. Punctuation is used to set different categories of information apart from each other. This can be interpreted by the computer catalogue program to indicate areas to be searched when looking up information. However, there has been a debate in recent times regarding effectiveness for various classification and cataloguing standards with a need for better accommodation of digital environments.

### **Dewey Decimal Classification:**

This system assigns number ranges to various subject areas. Using this system can result in some ranges to remain unused due to lack of availability of books or media related to those subject categories.

For this reason, not all librarians think Dewey is the best classification system for schools. If a library has only a few books, the shelves can look rather odd, with unclear subject links between neighbouring books. Some teacher-librarians also say that students find Dewey hard to understand. Librarians need to think about students' needs and how easy it will be for them to find the information they want. In general, Dewey is a useful classification system, but adaptations are recommended to enhance usability (Nicola Baird, 1994, p. 32).

### Library of Congress Classification:

In 1899, the United States Library of Congress created a classification scheme for books. It is called the Library of Congress Classification system (LC for short). In this system, all knowledge is divided into 21 broad subject areas by letters of the alphabet (I, O, W, X, and Y are not used). These subject areas (denoted by letters) are further sub-divided by adding a second letter to show the particular branch of a subject. For example, G denotes geography in general whereas GA refers to mathematical geography. These branches or subjects are then further sub-divided into topics using numbers. This combination of subject areas (letters) and numbers is called the call number for that book. This classification system also allows mentioning a particular collection as a few coded letters at the beginning of call number (Gerald R. Sherratt Library, 2014).

#### **ONLINE LIBRARY CATALOGUE:**

In the current section of our paper, we will analyse the classification and cataloguing of digital content at Australian Islamic Library.

#### Classification:

Hjørland presents a very relevant finding in his lecture and subsequent paper: "At the practical level, libraries are increasingly dispensing with classifying books. At the theoretical level, many researchers, managers, and users believe that the activity of 'classification' is not worth the effort, as search engines can be improved without the heavy cost of providing metadata" (Birger Hjørland, 2010).

This is even more relevant in the case of digital libraries operating through online platforms, as search engines have simplified the task of finding books. However, as highlighted in the section dealing with problems faced by online readers/ viewers, differences in spellings and titles being in different languages (in addition to other issues) contribute to users not being able to find required content. Therefore, it is important to assign a 'subject area' to content. However, the numbering of each book may not be very relevant in line with experiences and observations in the case of Australian Islamic Library. Similarly, it is considered appropriate to use 'strings' in the classification of content rather than numbers as users find it easy to search various content classes alphabetically sorted out for them.

Australian Islamic Library is has finalized its cataloguing mechanism, built the structure and commenced original entries at the time this paper is being written. Library intends to provide classification information (strings rather than number codes) in its catalogue (rather than mentioning it on individual books, like traditional libraries, as no lending, racking or de-racking operations are involved in the case of digital contents).

### Cataloguing:

In terms of cataloguing, following are included in the main entry for each item:

- Title of book
- Classification Subject area (e.g. Fiqh) and sub-Category (Fiqh of Taharah etc.)
- Author
- Year of publication
- Language
- Abstract
- Publisher

- ISBN
- Date of Addition
- Edition
- Pages
- Flag for new arrival (books uploaded within last six months)
- Location (Link for reading/ downloading/ listening/ watching the file)

### **Implementation:**

The objective of cataloguing activity is to enable search of relevant content from the catalogue in an optimized manner while saving search-time. There can be a number of various approaches adopted to achieve this purpose which may range from simple free-ware solutions to super high-tech systems. Australian Islamic Library has adopted the following approach which is found to be effective from resource requirement point of view:

- An catalogue was created in an excel spread-sheet containing required fields as explained above under 'cataloguing'
- This spreadsheet was hosted on Google drive and published online (so that it can be accessed through a url)
- Worksheet will be updated as new books get added to library and as the cataloguing activity goes ahead further
- 'Awesome table' app was used to create retrieval system search fields. Relevant filters were mentioned in the catalogue in second row (as per the usage instructions) an explanation of various filters used in the process is also explained in this section
- Awesome table app was accessed through awesome-table.com and table was configured using the url for spreadsheet and other relevant information (preview shown in figure below)
- Html code was copied and pasted in catalogue website for users to access and utilize

Awesome table is an app which allows application of certain filters and optimizes overview with appropriate layout to facilitate search capability. It is usable with Google-sites as well as a stand-alone feature for HTML.

Following filters have been applied in Australian Islamic Library catalogue:

StringFilter: Helps find a string within text of a cell (e.g. search for certain keyword within book titles or authors etc.)

CategoryFilter: Helps find values belonging to a particular category (e.g. Figh, Arabic Language etc.)

csvFilter: Helps find values within cells separated by commas (e.g. multiple authors for a single book or multiple subject areas for a single book etc. can be dealt with using this filter etc.)

NoFilter: Awesome tables picks certain values directly as a variable to be filtered (e.g. page numbers etc.). If we do not wish that to be made available to users, we use this filter.

Based on above, Australian Islamic Library has prepared the following interface for its catalogue:

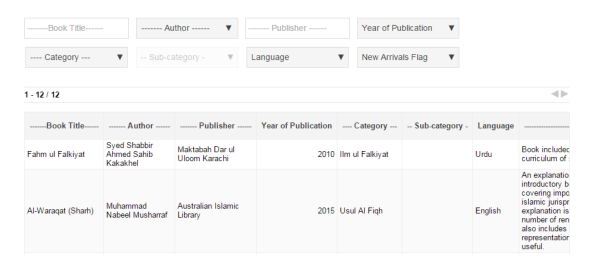


Figure: A snapshot of Australian Islamic Library's Online Catalogue

Note: Above snapshot does not provide an overview of complete main entry as they require more visual space for display.

#### SOME IMPORTANT POINTS REGARDING SELECTED CATALOGUING MECHANISM:

#### Level of Cataloguing:

While populating and maintaining this catalogue, Library may choose the level of detail for cataloguing various items in its collection according to its preference based on available information, resources and user requirements.

#### Dr. Sarika Siddharth Sawant mentions:

"Libraries may choose to catalog some materials at full level and others at minimal, based on staffing, expertise (subject, language, format), cost, or any other criteria. For most libraries, it is not economically feasible to catalog everything at full level. Catalogers are constantly balancing the need to meet the goals of Description and Access with the cost of cataloging" (Sarika Sawant, 2012).

### Main and Added Entries:

It is important to note that in preparing catalogue with this mechanism, only 'Main Entry' will be required for most library items and there will be no need for added entries, as users with various needs will all be able to search relevant content through search features provided in this dynamic view of library catalogue which can serve as author catalogue, subject catalogue, dictionary catalogue etc. all at the same time.

AACR-2 defines a Main Entry as "The complete catalogue record of an item, presented in the form by which the entry is to be uniformly identified and cited".

AACR-2 gives a simple definition for 'Added Entry'. It says an added entry is "An entry, additional to the main entry, by which an item is represented in a catalogue; a 'secondary entry'.

However, in the case of books/ multimedia/ graphics in languages other than English, entries for alternate spellings or names in other languages will be made to facilitate search operation without duplicate entries. For retrieving such items, StringFilter will be employed.

Library has reviewed the challenges presented by Ismail, Yaakub, & Napiah (2015) in relation to cataloguing Arabic books and believes and filtering, sorting and retrieval approach being implemented in its catalogue will assist in overcoming those challenges to a considerable extent.

#### Type of Catalogue:

As explained before, users can identify an item from Australian Islamic Library's catalogue based on their preferred way of accessing catalogues. Due to sorting and filtering mechanisms implemented, it can act as a subject, author or title catalogue depending on user choice.

#### SOLUTION TO PROBLEMS FACED BY USERS WITH PROPOSED CATALOGUE DESIGN:

Issues faced by users mentioned earlier on in this paper are reviewed below to assess if proposed mechanism would be able to provide an adequate solution or not.

- Browsing through the books, in many cases, takes more time then browsing through the bookshelves in physical libraries
  - The proposed design would solve this problem as catalogue would be downloadable and users can sort it by author, publisher, subject or title to suit their needs. Users would also be able to filter for specific subjects and be able to browse large amount of titles in a short amount of time
- Books at the rear-end of electronic bookshelves (low quartile of webpage) may not be reached by users who decide to quit without seeing the whole bookshelf
  - Display of books in catalogue take lesser visual space as compared to tiled display on library bookshelf webpage and accordingly solve this issue. However, it would not be as attractive and inviting for reading as the display on webpage. This would mean continued relevance of web-based display in addition to the catalogue (which also provides 'Read' and 'Download' links).
- Presenting titles as tiles on the webpage is a good method to provide a quick snapshot of look and feel of the book. But this, at the same time, also adds up to loading time resulting in slower loading of web pages
  - This catalogue is a text only file and accordingly takes the significantly lesser time to load.
- Search functionality on the website is a good method to find a book. However, due to spelling differences and titles of books being in different languages, search-ability gets limited
  - In the main entry for different items in the catalogue, different spellings can be entered. We can also enter titles or authors' names in other languages (without a need for additional entries or duplications). They can be searched as well. The Same functionality can also be achieved through meta-data management on the website but that approach requires a significantly higher amount of time and can possibly be considered a negative action by indexing websites such as Google.

- Some books may belong to more than one section. It is a good practice to make digital content available in all relevant bookshelves. However, when this is not done or done inadequately, the probability of an item being found, when required, reduces.

In each main entry, additional bookshelves can be mentioned separated by commas. These would be searchable by csvFilter in the catalogue with no need for duplicate entries.

- Sometimes users only look for books by specific authors. When this information is not readily available to them, it causes them inconvenience.

Search by a particular author is facilitated through StringFilter in the catalogue. The Same functionality is achievable with regards to publishers and titles.

- If information about 'new arrivals' is not available readily, some users think that the library is not being maintained or updated.

A flag has been added for new arrivals which gets updated automatically. As the catalogue spreadsheet is updated on google drive, the formula for new arrivals puts a flag. Due to the following formula, this flag gets removed after a time period which can be set by library management:

```
=IF(L4>(TODAY()-90),"New Arrival","")
```

// L4 is the cell which contains 'date of addition' of a particular content to library

- Libraries which do not maintain meta-data containing brief item description, users find their contents less relevant (even if they are)

As only the titles do not explain what a book or multimedia is about, a brief description is necessary. Due to limitation of time and visual space, it is not always possible with currently library web page configuration. However, to overcome this issue, a column has been added in library catalogue to display abstract.

- Lack of important meta-data information such as author/ artist, year of publication/ production, publisher etc. results in difficulties in citations

This information is available in library catalogue.

Not all the readers have same reading interests and level of proficiency in certain subjects. If books
are not sorted according to levels, it causes inconvenience leaving users less likely to access desired
content.

This aspect is not covered so far in the catalogue due to time limitation. However, library will consider this aspect in future to facilitate users.

### **CONCLUSION:**

This paper established an effective, affordable and productive cataloguing mechanism for small to medium sized libraries which provides powerful search and retrieval functionality. Identified mechanism was assessed to check if it provides a solution to common problems faced by viewers of open-access digital

libraries. Findings indicate that functionality incorporated solves most of the problems and provides an effective system for browsing, management and retrieval of contents.

#### **REFERENCES**

- [1] Anupama Saini. (2016). LIBRARY CATALOGUING (THEORY). Library and Information Science at Department of Library and Information Science, University of Delhi. Retrieved from http://www.slideshare.net/anupamasaini23/theory-of-library-cataloguing?qid=b2d3e11d-c30a-4ad5-8365-3654cae30c66&v=default&b=&from search=1
- [2] Birger Hjørland. (2010). *Is classification necessary after Google*. Denmark: Royal School of Library and Information Science.
- [3] Encyclopedia Britannica. (2016). *library classification | library science*. Encyclopædia Britannica Inc.

  Retrieved from http://www.britannica.com/science/library-classification
- [4] Finding books inside Galvin Library. (2016). Chicago: Paul V. Galvin Library. Retrieved from http://guides.library.iit.edu/content.php?pid=35610&sid=262266
- [5] Gerald R. Sherratt Library. (2014). Library Classification Systems. SOUTHERN UTAH UNIVERSITY.
  Retrieved from http://www.li.suu.edu/research-tips/LCclassification.html
- [6] Ismail, M. I., Yaakub, T. S. Z. T., & Napiah, M. K. M. (2015). Fear Factors in Cataloguing Arabic Books: USM Experience. Malaysia: Hamzah Sendut Library, Universiti Sains Malaysia, Penang, Malays. Retrieved from http://www.slideshare.net/mohdkamal7/fear-factors-in-cataloguing-arabic-books?qid=b2d3e11d-c30a-4ad5-8365-3654cae30c66&v=default&b=&from\_search=7
- [7] Judy Engall. (2011). E-resources, e-books, and SCIS cataloguing for resourcing curriculum: implications for student searches. *Scan Vol 30 No 2*, 39–44.
- [8] LOC. (2015). Lost Titles, Forgotten Rhymes: How to Find a Novel, Short Story, or Poem Without

  Knowing its Title or Author. Library of Congress. Retrieved from

  https://www.loc.gov/rr/program/bib/lost/novels.html
- [9] New World Encyclopedia. (2014). *Library classification*. Paragon House Publishers. Retrieved from http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Library classification

- [10] Nicola Baird. (1994). Setting Up and Running a School Library. VSO. Retrieved from http://www.arvindguptatoys.com/arvindgupta/vsolibrary.pdf
- [11] NLA. (2011). *CATALOGUING POLICY*. Australia: National Library Australia. Retrieved from http://www.nla.gov.au/policy-and-planning/cataloguing-policy
- [12] Sarika Sawant. (2012). *Cataloguing*. SHPT School of Library Science, SNDT Women's University, Churchgate, Mumbai, India. Retrieved from http://www.slideshare.net/sarika111/cataloguing-11402055?qid=b2d3e11d-c30a-4ad5-8365-3654cae30c66&v=default&b=&from\_search=2
- [13] Villen-Rueda, L., Senso, J. A., & de Moya-Anegón, F. (2007). The use of OPAC in a large academic library: A transactional log analysis study of subject searching. *The Journal of Academic Librarianship*, 33(3), 327–337.

# A DEFINITIVE REPLY TO THE RAMADAN CRESCENT SIGHTING CONTROVERSY AND THE UNITY OF MUSLIMS IN CONTEMPORARY NIGERIA

Dr. Kamal-deen Olawale SULAIMAN

Department of Religious Studies, Ekiti State University, Ado-Ekiti, Nigeria

#### **ABSTRACT:**

The commencement of fasting and its termination are always remarkable for differences and misgivings within the rank and file of Muslims in Nigeria. The approach laid down by the Prophet Muhammad based on the teachings of the Glorious Qur'an and as adopted by the Sahabah is the focus of this paper. The paper goes further to discuss Muslim unity in Nigeria, the importance of the lunar calendar in Islam, and suggests the way forward. The paper revealed that, ideally, moon sighting for the commencement and breaking of Ramadan fast should not have been a bone of contention among Muslims in Nigeria, if the Sunnah of the Prophet a, as strictly adopted by the Sahabah, is adhered to. Also, the Muslim world, from the time of Prophet Muhammad places a high premium on moon sighting to determine the timing of the beginning and the end of Ramadan which are observed at the same time throughout the Muslim world thereby creating a sense of unity of the Muslim Community globally. However, current trends on the global level show the negative impact of international politics on the fragile unity of the Muslim Community, Nigeria inclusive. The paper observed that there is a need for a serious attempt to find a lasting solution to the problem of differences in the beginning and ending of Ramadan fast, for it may in turn have an adverse effect on the consolidation of Muslim unity in Nigeria.

**Key Words:** moon sighting, fasting, Nigeria, Nigeria Supreme Council for Islamic Affairs, National Moon Sighting Committee

#### **INTRODUCTION**

Sighting of the crescent of Ramadan in Nigeria has been causing disunity among Muslims. For instance, the 2014 Ramadan fast commenced across Nigeria on Saturday, June 25, 2014, on a controversial note. But, there were two different directives from the leadership of Nigeria Supreme Council for Islamic Affairs (NSCIA) on the commencement that sparked uproar. The first directive stated that fasting was to start on Sunday, June 29, while the second, which came late around 1:00am, ordered Muslims to begin fasting on Saturday, June 28<sup>1</sup>. Unfortunately, many missed it, hence couldn't start fasting until Sunday, June 29, 2014. Why do we have two different directives that led to disaffection among Islamic faithful, was the question on the lips of many adherents of Islamic faith. But the Sultan of Sokoto, Alhaji Abubakar Sa'ad III aptly responded to the matter, which he described as miscommunication. He explained, "We have an understanding among us (leaders of Muslim community in Nigeria) that, once it is 9:00pm (on Friday) and no information about moon being sighted anywhere, we shall conclude our consultations and announce that Sha'aban be counted to 30 days, which was what we did (by announcing that Fasting starts on Sunday). The information that changed the earlier position generally agreed upon came at about 10:00pm when we received the news that the moon had been sighted in Kebbi and Sokoto, we had to start the process afresh which led the committee that had earlier closed process to re-sitting, screening and, thereafter, I asked the Chairman of the National Moon Sighting Committee, Professor Sambo Wali, to brief the press (This was around 1:00 am, when everybody had gone to bed)" <sup>2</sup>

Some discerning minds weren't convinced about the reasons given by the Sultan, until they saw the movement of the moon particularly the third and seventh day, which confirmed the latter announcement by the National Moon Sighting Committee. For instance, in an interview conducted by the ENCOMIUM Weekly Nigeria Newspaper<sup>3</sup> with a local Islamic scholar that,

"The moon I saw last night (Sunday, June 29), signified that Ramadan is in its third day not second as some people thought. I am convinced that fasting started on Saturday based on the moon I saw last night. The Sultan was right but the mis-communication could have been prevented to avoid speculations it generated".

The Sultan, in a televised statement in the early hour of Sunday, said that "The new month of Shawwal was sighted in different places within Nigeria and therefore tomorrow (Sunday) is the first day of Shawwal equivalent to 27 July 2014," the Sultan said in an announcement aired on the Nigerian Television Authority (NTA). This also generated a lot of controversies, for instance, the Secretary-General of the organisation, Ishaq Oloyede, said that, he was not aware that the moon had been sighted. He added that, "The National Moon-Sighting Committee has not informed us of any credible sighting of the moon. Rather, they said the moon wasn't sighted. The new moon was only born at 11:45 P.M. tonight (Saturday) and it will take several hours for it to be sighted. Is our own sky different? Is our own moon manufactured in Nigeria?" <sup>4</sup>

He therefore, urged Muslims to continue their fast on Sunday and prepare for Eid-Fitr on Monday in line with the verdict of the National Moon-Sighting Committee, (NMC). But Professor Ishaq Akintola, Director, Muslims Right Concern, MURIC, told around 3.00am on Sunday morning that so long as the Sultan has confirmed and announced the sighting of the moon, it signifies the end of the Ramadan fast. And he therefore, urged all the people whose fast would be 28<sup>th</sup> (Sunday), not to insist on fasting on that day<sup>5</sup>.

Till now, the commencement and termination of Ramadan fast in Nigeria have always generated a lot of controversies. In 2008, some Muslims ignored the announcement of the Sultan to start their fast on different days. This led to the commencement of the fast in different days and generated heated debate. With the help of Allah and collective efforts of Nigerian Muslim community, the Muslims re-united for the 2009 and 2010 Ramadan. The uniformity recorded was not limited to Nigeria alone as many other Arab countries, including Saudi Arabia and Muslims in the western world began and terminated their fasting on the same day. Similar success was recorded in the years 2011-2013 until 2014<sup>6</sup>.

In fact, the disparity in the year 2014 fast is global, not limited to Nigeria, and this is based on their different geographical locations which determine the sighting of the moon. For instance, fasting started in Egypt, Kuwait, Jordan, United Arab Emirates, Indonesia, South Korea, Palestine and Saudi Arabia, the birthplace of Islam, on Sunday, June 29. While countries like Lebanon, Turkey, Belgium, Russia, Italy and several European countries and North America announced Saturday, June 28, as the first day of Ramadan<sup>7</sup>. However, many scholars have done a lot of work to address this problem<sup>8</sup>. Many scholars have paid due attention to the proper understanding of the verses of the Qur'an and Ahadith relating to this issue<sup>9</sup>. Some scholars have attempted to proffer solutions to this problem from the view point of modern science and technology<sup>10</sup> in line with principles of Ijtihaad. Some others just analyze the importance of choosing the lunar calendar for Islamic practices<sup>11</sup>. As scholars attempt to address the problem of moon sighting in different ways, they have difference of opinion. As such, it becomes difficult to come together when it comes to reaching an agreement on the sighting of a new moon. This has been a very big challenge facing

the unity of the Muslim Ummah in Nigeria. This paper identifies with scholars who pay attention to the Qur'anic injunctions on moon sighting and the prophetic instructions and practices on the issue.

#### RAMADAN FAST AND MUSLIM UNITY IN NIGERIA

Year in year out, Muslims face the problem of not being able to agree on the exact time the new moon appears. As a result of this, they exhibit sharp differences in relation to the day they should start Ramadan fast and/or end it. The analysis directly leads to the conclusion that Nigeria as a whole belongs to one fasting zone and so the problem of location in the world map does not arise<sup>12</sup>. The issue has been causing disunity among Muslims in Nigeria as a result of numerous reasons among which are the following:

- I. The sectarian Muslim groups and each group claiming that its ideas are right.
- 2. Some Muslims believing that Sha'ban and Ramadan are permanently twenty nine days in Nigeria as they found their fore-fathers to believe.
- 3. Some Muslims in Nigeria hold a view that the right criterion of moon sighting is not properly practiced. For example, they say that the identity (names) of the moon-sighters are always hidden, and if it is on something else (worldly affairs), persons' names and addresses will be aired. Why is it not applicable in moon-sighting so that people of their immediate environment can judge and assess them better, on weather or not they are sincere and pious?
- 4. Muslims of one province in Nigeria do not take into account sighting from other provinces. Some Muslim scholars who are of the view that, once a Muslim state officially declares the sighting of the crescent, then, it becomes binding on all its inhabitants. While for the inhabitants of other places, it is agreed by other Muslim scholars that they should accept and act upon the announcement. Some other Muslim scholars, however are of the view that, areas and countries are only bound to act according to the sighting of a particular country only if they share a common time zone.
- 5. Some Muslims do not commence or end fasting on hearing the announcement of moon sighting announced by Sultan until they see the crescent themselves.
- 6. Muslims in Nigeria as a result of the development of sectarianism no longer speak with one voice and agree in a consensus as it was in the practice of the orthodox Islam. Some Muslims who exhibit extremism and fundamentalism are no longer ready to obey any authority that has relationship with the government of Nigeria on such issue as the moon sighting that marks the beginning of Ramadan fast.
- 7 In the same way, certain people claim leadership positions and authority and care not to consult scholars from various geographical locations in Nigeria before making radio announcements especially those relating to the sighting of the new moon to mark the beginning of Ramadan fast.
- 8 The apparent rivalry between the science of Mathematics, Astronomy traditional interpretation of the texts of the Hadith
- 9 The natural phenomenon of the appearance of the crescent any time of the day or night.
- 10. These and many other issues bring disunity among Muslins in Nigeria. Muslims should bear in mind that Prophetic traditions talking about moon-sighting do not specify that every individual must see the crescent himself/herself before he/she begins or ends fast. Rather reliable witnesses can be relied upon.

This ugly trend has reduced the strength of the Muslim Ummah in Nigeria; Even though, Muslims are said to be in the majority in the country, they appear to be powerless. Moon sighting should be an avenue for the exploration of possibilities for Muslim unity and not the opposite. Sighting of a new moon to mark the beginning of Ramadan fast, for instance, should incorporate the spirit of equality and unity of the Ummah globally, as Muslims world over are expected to observe fasting at the same time. The case of Nigeria should not be exceptional. Moon sighting should therefore not be an avenue for disintegration and disunity in Nigeria.

#### THE PLACE OF MOON SIGHTING IN ISLAM

Islam as a religion is a comprehensive and complete system of life that does not encourage dogmatism. It does not confine its activities to the man-made calendar alone, but also advocates for sighting of the moon for any Islamic activities. In a lucid manner, moon has remained the most essential agent since its appearance serves as a means to pass messages and information on times of specific events to the worshippers. It determines many key events in a Muslim's life. It is through this that the veneration of Allah, observance of prayers, sacrifices, journey to the house of Allah to perform the Hajj, fasting during the month of Ramadan, women's monthly and confinement periods, the widowhood period and some others are calculated. It is on this note that the activities of Muslims are centered on moon- sighting. Right from the onset, Islam regarded moon as the basis of Muslim's system of computation<sup>13</sup>.

This is because it was the Sunnah of Allah as attested to in the Glorious Qur'an. The Qur'an reiterates the fact that both the sun and the moon are created for the purpose of computation among other things but that preference was given to the lunar system over the solar as a favour from Allah. The following verses of the Qur'an describe the computation purpose of the two as follows:

"The sun and the moon [move] by precise calculation" (Qur'an 55:5);

"It is He who made the sun a shining light and the moon a derived light and determined for it phases - that you may know the number of years and account [of time]. Allah has not created this except in truth. He details the signs for a people who know" (Qur'an; 10:5)

"They ask you, [O Muhammad], about the new moons. Say, 'They are measurements of time for the people and for Hajj'..." (Qur'an; 2:189)

"And the night is another Sign for them. We strip the day from it and they become plunged in darkness. The sun is running its course to its appointed place. That is the ordaining of the All-Mighty, the All-Knowing. We have appointed stages for the moon till it returns in the shape of a dry old branch of palm-tree. Neither does it lie in the sun's power to overtake the moon nor can the night outstrip the day. All glide along, each in its own orbit" (Quran 36:37-40)

"It is He Who causes the dawn to split forth, and has ordained the night for repose, and the sun and the moon for reckoning time. All this is determined by Allah the Almighty, the All-Knowing. It is He Who has made for you the stars that you may follow the right direction in the darkness of the land and the sea. We have indeed spelled out signs for the people who have knowledge" (Quran 6:96-97)

"He it is Who gave the sun radiance and the moon light, and determined the stages (for the waxing and waning) of the moon that you may learn the calculation of years and the reckoning of time. Allah has created all this with a rightful purpose (rather than out of play). He expounds His signs for the people who

know. Surely in the alternation of the night and the day and in all that Allah has created in the heavens and the earth there are signs for the people who seek to avoid (error of outlook and conduct)" (Quran 10:5-6)

Also, the Qur'an stresses the importance of the moon and the sun to the life of mankind. For instance, it says:

"And We created you in pairs. And made your sleep [a means for] rest. And made the night as clothing. And made the day for livelihood. And constructed above you seven strong [heavens]. And made [therein] a burning lamp" (Qur'an 78:8-13).

"And the moon when it becomes full, that you shall assuredly pass on from one stage to another" (Qur'an 84:18-19)

"By the Dawn, And the Ten Nights and the Even and the Odd, And the Night when it moves on to its end, is there not in it a strong evidence for a man of understanding" (Qur'an 89: 1-5)

"By the sun and its growing brightness and by the moon when it follows it (the sun) and by the day when it reveals its glory, and by the night when it draws a veil over it" (Qur'an 91:1-4)

All these verses of the Holy Qur'an are simply and emphatically stressing the high and esteemed position that the moon occupies in Islam. In another place, the Qur'an states thus, "the Sun and the Moon run their Courses according to a fixed reckoning". (Qur'an 55:5).

The above submissions indicate the importance of the sun and the moon to human life in general. All the calculations of time are based on the appearance of the sun and the moon. These two natural phenomena are moving in their courses as prescribed for them. The sun is moving on the course prescribed for it. While the moon has appointed stages as mentioned earlier and quoted in this verse of the Qur'an:

"And the sun runs [on course] toward its stopping point. That is the determination of the Exalted in Might, the Knowing. And the moon - We have determined for it phases, until it returns [appearing] like the old date stalk" (Qur'an 36:38-39)

The Shari'ah stipulates that a newly born baby should be named on the seventh day<sup>14</sup> (mustahib according to most scholars), Muslims should fast at the appearance of the moon at the beginning of the month of Ramadan and they should equally break it at the appearance of the next moon as stated by the Prophet Muhammad in a Hadith<sup>15</sup>.

The Iddah of Widowhood which is a waiting period as a result of a husband's death is to be observed for 130 days, i.e 4 months and 10 days. The Iddah of divorce for menstruating women is three cycles. (Qur'an 2:228). All these are based on the moon sighting. Calculations of these periods are only possible through the acquisition of knowledge of moon sighting and its application.

The above Qur'anic verses buttress the fundamental reasons as well as the rationale behind the study of the moon and its inter-connection with religious activities of Muslim, such as performance of Hajj, waiting periods for menstruation, birth and death (of husbands) and abstinence from wives.

The months regarded as sacred are: the months of Muharram, Shawwal, Dhu'l-Qa'dah and Du'l-Hijja (up to the 10th or the 13th) which are set apart for the rites of Hajj. That is to say, the first rites may begin as early as the beginning of Shawwal, with a definite approach to Makkah but the chief rites are concentrated on

the first ten days of Du'l-Hijja, and especially on the 8th, 9th and 10th of that month, when the assembly of pilgrims reaches its height.

The use of the lunar year is beneficial in a lot of ways to man if only people would appreciate it. For example, if you work in an establishment for 35 years you would have lost 3 good years and 2 months in terms of remuneration. Similarly since there is a difference of ten days between the lunar calendar and the solar one, it makes the season of fasting rotational between the 4 seasons of the year whereas if it is based on the solar, some regions of the world will be at disadvantage since the period will be permanently the same every year. Based on this, Islam adopted the more beneficial system and based all issues on it that have to do with calculation of days, months and years like fasting, pilgrimage, 'Iddah etc.

#### Moon Sighting and the Fast of Ramadan in the Light of Holy Qu'ran and Ahadith

In Islam, fasting is based on moon sighting. This is deduced from the Qur'an, Sunnah and Ijma'. Allah SWT says:

"The month of Ramadan is that in which the Qur'an was revealed, guidance to men and clear proofs of and the distinction, therefore whoever of you is present in the month, he shall fast therein ..." (Qur'an 2: 185)

In hadith of the Prophet , Abu Hurayrah R.A. reported that: the Prophet said: "when you see the crescent you should fast and when you see it you should break but when the sky is made cloudy over you, you should fast for thirty days" <sup>16</sup>. In another narration: He said: Abu Qasim said: "Fast for it, if it is sighted and break if it is sighted but if the sky is made cloudy over you, you should complete the count." <sup>17</sup> In another hadith, it said that the Prophet made mention of Ramadan. He gave examples with his two hands and he said: "The month is like this, like this and like this folding his thumb on the third time. Therefore, fast for sighting it and break for sighting it. But if it is made cloudy on you, you should measure it 30." <sup>18</sup>

In another hadith the Prophet ais reported to have said that:

When the moon is sighted then fast the month of Ramadan and also when the moon is sighted again then break the fast of Ramadan by observing 'Salat al¬Fitr'. But when there is an impediment to the moon then let the month of Sha'ban be counted to 30 days<sup>19</sup>.

He is also reported to have said in another hadith, 'There is neither fasting, nor breaking of it, except by the sighting of the moon or counting of Sha'ban till 30 days."<sup>20</sup>

On one occasion, a group of companions sighted the moon of Ramadan and they went to inform the Prophet that they have sighted the moon of Ramadan. The Prophet fasted and he ordered the Muslims to be fasting the month of Ramadan<sup>21</sup>.

In another narration, Ibn Abbas R.A. said: "I am surprised at those who proceed the month by fasting whereas the Apostle of Allah said: "When you see the crescent, you should fast and when you see it you should break. But if it is made cloudy on you, you should complete the count 30" 22. In a hadith, "Do not put yourself forward before the month with a day fast or two except where it is about a normal fast you use to fast. Do not fast until you have seen it and then continue to fast until you have seen it"

Aisha R.A. said: "The Apostle of Allah used to be watchful about Sha'ban, the extent of which he will not for another month. Thus he would fast for sighting (the crescent) of Ramadan and if it is cloudy on him he would count 30 and then fast" <sup>24</sup>. It was reported that, the Prophet took great care to determine precisely the beginning of Sha'ban, because one can then count twenty nine days and watch for the crescent of Ramadan or complete thirty days before starting to fast. 'Aishah R.A. said: The Prophet used to be more concerned about (determining the beginning of) Sha'ban than about other months. Then he used to fast at the sighting of (the crescent of) Ramadan. If it were obscure, he would count thirty days of Sha'ban) and then fast. <sup>25</sup>

Based on the foregoing sound narrations, the Islamic guidance on the commencement and termination of fasting of Ramadan is made clear. We can draw the following from the discussion above:

- i. It is only by sighting the crescent of Ramadan upon which Ramadan can have 29 days, otherwise it is 30 days if it is not seen (It is worth noting that the overwhelming majority of scholars unanimously agreed upon using these two principles)
- ii. Terminstion of Ramadan is based on knowledge of certainty as it is the case with other timely fixed acts of worship
- iii. It is based on clear proofs of certainty which are easily verifiable by both specialists and commoners.
- iv. That it is simple. It cannot be influenced. It is error proof, unlike astronomical calculation which is a specialist area. Its specialists are scarce and its practice is prone to errors (The Shariah in many cases may consider a variety of factors including scientific ones that could have an effect on the ruling. However, the scientific factors may or may not influence the end ruling of the Shariah since in some cases it is totally outweighed by other factors and hikmah of shariah rulings to the degree.)
- v. That it is sensible, clear and practical.

#### THE REASONS FOR THE DIFFERENCES AMONG MUSLIMS:

The global experience on moon sighting is borne out of the divergent interpretations of the injunctions on moon sighting coupled with the personal opinions and understanding of some individual Muslims on the issue. However, the reasons for the differences could be categorized into the following:

#### **I. TEXTUAL INTERPRETATION**

The clause he who witnessed the month among you should start fast as contained in Qur'an: 2:185 is being interpreted by some people to mean witnessing of the month with the naked eyes individually<sup>26</sup>. In addition, they opined that the Prophet commanded fasting and its termination on Muslims on the condition that they sighted it which entails sighting with the naked eyes individually.

Correct Manner of dealing with this issue in the light of Quran, Sunnah and way of Sahaba, in our opinion, is as follows:

The majority of scholars are of the view that sighting the new moon of Ramadaan on the first night of the month is a communal obligation (not a requirement for each individual to do so), but if all the people fail to do it then they are sinning. It is explained Majma' al-Anhaar (1/283): It is a communal obligation for the

people to seek the new moon on the evening of the twenty-ninth of Sha'baan or Ramadaan, and also of Dhu'l-Qa'dah, and it is obligatory for the ruler to enjoin the people to do that.

For individuals, it is considered a mustahab action but if they don't do that, it would mean that they can't start their ramadan or end it. Ulema consider it a mean to avoid disputes as it would yield more testimonies which would add to clarity and help decision making by relevant authorities.

#### II. DEPENDENCE ON THE PRONOUNCEMENT OF A SHAYKH, AN IMAM OR A LEADER:

Another experience is a situation whereby some people would agree to fast or terminate it only when they hear the pronouncement from their Shaykh, Imam or leader<sup>27</sup>. They believe that the announcement of the sighting of the moon is a duty bestowed on a leader as exemplified by the Prophet in his life time. As a result of the allegiance which they have given to them, they remain loyal and obedient to them in matters of religion. This type of situation often leads to differences between them and those who do not consider it necessary to adhere to the official announcement regarding the commencement and termination of fasting and observance of 'Id al-Fitr.

In the presence of a reliable authority, Islamic government or a central body, it is recommended to go by their decision regarding moon-sighting unless they are violating any clear shariah injunctions (e.g using astronomical information to declare month-ending etc.).

Resident Fatwa Committee from 'Assembly of Muslim Jurists in America' (AMJA) mentions:

"The issue of adopting a moon sighting is a governmental issue in the first place, meaning that the authority or government is the only entity that is capable of settling the dispute, by adopting one stand versus the other. Disagreement with the accepted legal authority is a form of rebellion that is inexplicable. It is the absence of such a counseling or governmental authority that keeps the dispute in the issue dragging. Only such an authority can settle the disagreement and end the debate".

Muslims are encouraged to form bodies which assist finding a unified decision on moon-sighting for a given country (as explained in Fataawa al-Lajnah al-Daa'imah, 10/112).

In a fatwa, Sheikh Saleh Al-Munajjid mentioned:

"If Muslims who live in non-Muslim countries have an Islamic organization or council to whom they can refer and depend on their moon sighting to confirm that the month has begun and ended, then the Standing Committee has issued a fatwa stating that this council comes under the same ruling as an Islamic government for those Muslims, so they must follow them with regard to the beginning and end of the month." (Fatwa no. 50522 on IslamQA)

#### III. RELIANCE ON THE INTERPRETATION OF SAUDI ARABIA:

The belief that Saudi Arabia is the source of Islam often prompts the credence being given to the moon sighting of the country in the commencement or termination of Ramadan and the observance of 'Id al-Kabir by some Muslims. The announcement of the real sighting they observe should be from the Saudi authorities<sup>29</sup>. This is also a general experience that cuts across the globe. Consequently, this also results into variance in 'Id celebration among people of the same locality.

Correct Manner of dealing with this issue in the light of Quran, Sunnah and way of Sahaba, in our opinion, is as follows:

Many scholars, including high-rank religious scholars and officials from Saudi Arabia also disagree with the approach of those who consider beginning and ending of ramadan with Saudi Arabia. For instance, **Shaykh Ibn 'Uthaymeen** (may Allaah have mercy on him) was asked about those who call for the ummah to be united in fasting and for the moon sighting to be based on its sighting in Makkah. He, as mentioned in Fataawa Arkaan al-Islam, said:

"This is impossible from an astronomical point of view, because the sighting of the new moon, as Shaykh al-Islam Ibn Taymiyah said, differs, according to the scientists who are well-versed in this field. Because it differs, then each country should have its own ruling, according to the reports and according to science. The evidence from reports is the verse in which Allaah says (interpretation of the meaning): 'So whoever of you sights (the crescent on the first night of) the month (of Ramadan i.e. is present at his home), he must observe Sawm (fasts) that month' (Quran 2:185). If it so happens that people in a remote region of the world do not see the new moon whereas the people of Makkah do see it, then how can the words of this verse apply to those who have not seen the new moon? The Prophet (peace and blessings of Allaah be upon him) said: "Fast when you see it and stop fasting when you see it." (Agreed upon). So if the people of Makkah, for example, see it, then how can we expect the people of Pakistan and countries further east to start fasting, when we know that that the new moon has not yet appeared in their region, and the Prophet (peace and blessings of Allaah be upon him) connected the start of fasting to the sighting of the moon? The scientific evidence is the correct analogy which we cannot contradict. We know that dawn appears in eastern regions of the earth before it appears in western regions, so if dawn has appeared in eastern regions, do we have to stop eating even though it is still night where we are? The answer is no. If the sun has set in eastern regions but it is still day where we are, is it permissible for us to break our fast? The answer is no. And the new moon is exactly like the sun, except that the timing of the new moon is monthly and the timing of the sun is daily. The One Who said (interpretation of the meaning): 'and eat and drink until the white thread (light) of dawn appears to you distinct from the black thread (darkness of night), then complete your Sawm (fast) till the nightfall' (Quran 2:187) is also the One Who said (interpretation of the meaning): 'So whoever of you sights (the crescent on the first night of) the month (of Ramadan i.e. is present at his home), he must observe Sawm (fasts) that month' (Quran 2:185) So the evidence of both the texts and science indicates that we should establish a separate ruling for each place when it comes to starting and ending the fast, and this should be connected to the physical sign which Allaah has described in His Book and which His Prophet Muhammad (peace and blessings of Allaah be upon him) established in his Sunnah, namely the sighting of the moon and the sighting of the sun or dawn."

Sheikh Ibn Baaz's opinion in this regard, mention in Al-Baath Al-Islami (Zel-Hijjah 1399 Hijri), is:

"The most trusted and authentic source of Moon sighting for a town is a local one." Further, he says, "Some people think that the whole world should follow the Moon sighting of Mecca, Saudi Arabia and make it the base of their Ramadan and Eid judgment. However, in the pure form of Shariah, there is neither any proof of it, nor is there any origin to this."

Similar views were established from the statement issued by The Council of Senior Scholars.

However, an exception to above is the case is countries where there is no Muslim authority or body to conclusively decide about starting and ending of ramadan.

**Association of Mulims Jurists in America (AMJA)** mentions their approach regarding situations where there is no authority or designated body to decide moon-sighting:

"And due to the lack of such an authority, it became prudent upon AMJA to adopt the ruling of Ittihad-ul-Matali`. Whenever the new Ramadan moon is sighted in a country or locality and the sighting was consequently adopted by that country, it becomes mandatory to start the fasting in all countries that share at least a part of the night with the sighting country. Unless of course that the country that is adopting the sighting has been known to go against the consensus of the Ummah for its own political Agenda. This is the easiest to implement and most correct methodology to adopt for Muslims living in the west. A direct contact should be established with the scholars in charge of adopting the Fatwa in that country to verify their acceptance of the sighting".

**Sheikh Saleh Al-Munajjid** also explains in a Fatwa in relation to Muslims living in country where there is no designated body to decide moon-sighting:

"If they do not have an Islamic organization, there is no sin on them if they follow a country that they trust, which follows the moonsighting according to sharee'ah, not astronomical calculations, so they start and end the fast with that country" (Fatwa no. 50522 on IslamQA).

### iv. Reliance on Astronomy:

Some scholars are of the view that that since among the essence of the creation of the moon and the sun is to enable man to know how to count his days, months and years as illustrated in the Glorious Qur'an 10:5, the knowledge of Astronomy, which entails studying the movement of these heavenly bodies, should be relied on in ascertaining the date of the commencement and termination of Ramadan. They argue that since with the aid of this knowledge, the exact day of the emergence of the crescent could be known, it should be relied on irrespective of whether the moon is sighted with eyes or not. Very close to this is the view of those who maintain that the knowledge of Astronomy should be used only to confirm moon sighting by naked eyes or to negate wrong sighting<sup>29</sup>.

According to astronomical explanations, at the end of the month when the Moon is waning, the time between the disappearance and appearance of the Moon by the horizon is called "Muhaaq" or the Unseen Time. During this phase, the Sun and the Moon are at approximately the same level on the horizon. Due to this, the Moon's visibility is drowned by the Sun's light. In result, the Moon is invisible. The period of "Muhaaq" ranges from 36 to 50 hours. However, after this phase, the Moon enters the New Moon period and emerges from the horizon (and the vicinity of the Sun). Afterwards, in the waxing phase, when the Moon is 12° (degrees) from the Sun, it becomes visible to the unaided eye.

Now take the words of Hadith which says, "Start fast with the appearance of Moon and end fast with the appearance of the Moon." This clearly points to the principles of "Muhaaq" (when the Moon is invisible). Since the New Moon comes after completing its phase of "Muhaaq", there is a possibility of it being seen on the horizon. This is why Islamic Shariah does not recognize the birth of the Moon in blindness; rather it considers *its appearance* on the horizon. The ruling of Shariah applies to the observance of the Moon. Only upon visibility does the month start, not before the appearance on the horizon.

This issue has been discussed at length further on in this paper.

#### v. Reliance on Local Sighting by people of each Locality:

Some scholars opine that people of each locality are to rely on their own sighting as demonstrated by Ibn 'Abbas R.A. in his life time. Ibn Abbas, they contend, actually agreed that the moon was sighted on Friday in Syria and people complied by commencing fasting while in Madina the moon was sighted on Saturday and people commenced fasting based on this. They further maintain that Ibn 'Abbas R.A. did not negate the local sighting of Syria and he also upheld the sighting of Madina both as independent of each other. However, they argue that Ibn 'Abbas conclusively affirmed saying "this is what the Prophet had commanded us to do"30. What then was that commandment of the Prophet? All the ahadith on fasting are more or less instructing Muslims to commence fasting of Ramadan with the sighting of the crescent or to complete it (the month of Sha'ban or Ramadan) to be 30, if the cloudy nature of the sky prevents its sighting. In Madinah, according to the interpretation of these scholars, the cloud had prevented them from seeing the crescent and they had completed the counting of Sha'ban to be 30 before commencing fasting as instructed by the Prophet while in Syria, they were able to see the moon and commenced Ramadan. With the prevalence of upholders of this view, there emerge another group of people in the society.

Correct Manner of dealing with this issue in the light of Quran, Sunnah and way of Sahaba, in our opinion, is what has already been explained under point number III above.

#### vi. Interpretation of the Prophetic Traditions for a Unified Moon Sighting Globally:

While some scholars believe in the adoption of local sighting by each region, some others differ as they uphold the need for a unified sighting by the entire Muslim countries. They argue that it is incumbent on all Muslim countries globally to adopt the local sighting of the moon of Ramadan or Shawwal sighted in any of the Muslim countries. Some proponents of this view further stress that it is the responsibility of each Muslim country and Islamic organisation to arrange for the search for the crescent of Ramadan and to communicate it to the whole Muslim world when sighted for its adoption<sup>31</sup>.

Correct Manner of dealing with this issue in the light of Quran, Sunnah and way of Sahaba, in our opinion, is what has already been explained under point number III above.

In addition to that, we should know that Ibn Rushd maintains that this could be adopted if there is not much difference between such places but if they differ, they can be attributed to different time zones and stand on independent sighting<sup>32</sup>. The Hanifites, Hambalites and Malikites, on the other hand, are of the view that the time difference is immaterial and, as such, the moment the moon has been sighted by the people of a given country, it becomes compulsory on all other Muslim countries to adopt it. This, they say, is nothing but compliance with the prophetic tradition which says you start fasting for its sighting and stop fasting for its sighting. The Hadith, according to them, is a general statement being addressed to the generality of the Muslims. The implication in it is that whoever sights it should communicate it to others so that its application could take immediate effect<sup>32</sup>.

A third opinion (i.e. different from global sighting and local sighting) is also considered applicable by some scholars in some conditions. It includes basing decision on what majority says provided majority is basing their decision using correct shariah methods of decision-making. The Prophet , peace be upon him, said: 'Fast when they fast and stop fasting when they stop, and sacrifice they day they sacrifice.' Imam al-Tirmidhi says after relating this hadith: 'Some of the scholars explain that this hadith means: to fast and break fast along with the congregation and the majority of people (Jami' al-Tirmidhi [Riyadh: Dar al-Salam, 1999], 178; n.697). Sheikh Hatim Al-Hajj favoured the majoritarian opinion in some of his TV programs

(Moon Sighting Debate on Islam TV UK). If Muslims in Kenya cannot unite on either local sighting or global sighting, this can be a third option which can be assessed on fighi grounds and adopted if considered applicable.

#### **CLARIFICATION REGARDING SOME COMMON ISSUES:**

#### How many witnesses are required to establish the Sighting?

The scholars agree that two trustworthy Muslim witnesses are sufficient to establish moon-sighting. This is based on reports by a number of the Companions that the Messenger said: "If two just Muslim witnesses testify (that they saw it) then fast or break your fast.." <sup>34</sup>

However, even if there was only one trustworthy witness to the sighting, that will still be accepted as a basis for determining the beginning of the Month. The basis for this is that Ibn 'Umar (RA) said: "People were looking out for the crescent (of Ramadan). I informed the Prophet that I saw it. So he fasted (on the following day) and ordered people to fast". <sup>35</sup>

Also, a hadith from Abi Dawud (no. 2334) forms the basis for this:

Once the people doubted the appearance of the moon of Ramadan, and intended neither to offer the tarawih prayer nor to keep fast. A bedouin came from al-Harrah and testified that he had sighted the moon. He was brought to the Prophet . He asked: Do you testify that there is no god but Allah, and that I am the Apostle of Allah? He said: Yes; and he testified that he had sighted the moon. He commanded Bilal who announced to the people to offer the tarawih prayer and to keep fast.

However, it is to be noted that this single testimony was accepted in the situation of doubt and that is why scholars have difference of opinion in this regard. It should be kept in mind that there are numerous athar (textual evidences) which suggest, in many cases, that more than one opinion can be correct e.g. praying athar prayer at different times when Prophet instructed the prayer to be offered after reaching certain location, offering prayers in different directions based on best estimates, re-offering or not offering prayer offered after doing tayamum when the water became available within the time for salah etc. (further details on this are beyond the scope of current paper). We should therefore respect the opinions of Mujtahid Imams as they have strong basis for their opinions depending on particular basis of their jurisprudence (Usool al Fiqh).

### Why can't we use Astronomical Evidence and end the squabble?

Some people suggest using astronomical computations either exclusively or partially for determining the visibility and preciseness of crescent sightings. This is not a new suggestion, as it was raised at the earliest times of Islam and the Prophet rejected it. Ibn. Umar (RA) reported that the Prophet said: "We are an illiterate nation. We do not use astronomical writing or computation (in our fasting). A month is so and so and so (and he pointed with his hands three times, folding the thumb on the third time, meaning twenty nine days) or so and so and so (and he pointed with his hands three times, meaning thirty days)." <sup>36</sup>

Abu Dawud's narration adds: "Thus Ibn 'Umar used to end his fasting with the rest of people without relying on those computations" <sup>37</sup>. This shows that the Prophet wanted to keep this worship simple and at the level of common people, away from the influence or control of specialized scientific knowledge (whether sound or doubtful).

Ibn Taymiyyah said that the description of this nation here as being illiterate is praise in that it is independent of any complicated means in performing its basic worships. Anyone who rejects this would indeed overstep the ijma' (consensus) of the worthy 'Ulama, would be attempting to spoil the beauty and simplicity of this religion, and, worst of all, would be bluntly disobeying the Messenger ...

We can also say that we have two types of months:

- the first is the month with a legal value in shariah, which is known as Ramadan and
- the second is the astronomical (scientific) one, which is the 9th month of the lunar calendar.

All Islamic rulings are based upon the first month which may or may not coincide with the astronomical month. The latter has no significance in the eyes of the Shariah and hence no Islamic rulings are based on it. This means that we are dealing with two different spheres that have no connection with each other; the sphere which is defined by the Shariah and that which is defined by astronomy.

Therefore, once the sighting of the moon is confirmed and accepted by the leader of Muslims or by the majority of Muslims then there is no need to investigate further let alone claim that the sighting was invalid or not possible due to astronomical calculations (as the astronomical facts are dealing with a different type of month which is different from the one which governs the timings of certain acts of worship. Our month or field of discussion is something else). We are not denying the astronomical facts, rather we are not fasting the astronomical month. If we come to know for a fact that we started fasting Ramadan on a day which was different from the astronomical calculation, then that will have no effect at all on our fasting. This is a fundamental line of reasoning that many people have ignored or are unaware of. It sets aside the following oft-quoted principle, which although correct is not applicable here: many proponents who favour considering astronomical calculations state that a person's account of having sighted the moon is speculative [zanni] whereas astronomical calculations are definitive [qat'i] and the Shariah gives credence to the definitive over the speculative. As stated however, even if we, for the sake of argument, 'accept' the calculations as being definitive (ignoring the differences within astronomers themselves), the point is that the Shariah did not consider scientific and astronomical calculations as determining factors in the first place with regard to the sighting of the moon.

The Prophet's instruction to complete the thirty days of Sha'ban when the moon is not able to be sighted lends further support to this reasoning of differentiating the Islamic month of Ramadan from the astronomical month; the famous scholar, Ibn Hajar, said, 'This (completing thirty days of Sha'ban) is an indication that we should not refer to calculations or astronomy. The Prophet guided us to completing thirty days while he could have guided us to consider other means that enable us to know the beginning of the astronomical month'.

We can also look at this issue from another angle which is explained as follows.

Some modern voices argue that since pre-modern Muslims just did not have access to the precise moon sighting calculations we have today, we shouldn't be held hostage to their scientific limitations, upon which their medieval fatwas rested? This opinion in stark contradiction to key facts and fiqh in this regard. While it is true they didn't have the algorithmic computations we have today, the Muslim world of old was certainly not "backward" or scientifically-stunted in terms of moon calculations. On the contrary, astronomers (and scholars who were learned in astronomy) held public offices throughout Muslim lands,

producing highly complex and impressive computations, charts and almanacs for lunar sightings and visibilities. This is attested to by both modern Muslim as well as non-Muslim specialists in the field. Yet despite this, the near totally of jurists still insisted on sighting the moon as a textually-stipulated duty. Why? Because sighting is the actual legal rational, or 'illah, for commencing the month. In fact, the Hanbali scholar Ibn Hubayrah, and another of the school's masters, Ibn Taymiyyah, as well as the Maliki legalist al-Qarafi, all cite a unanimous agreement of the Salaf and the Four Schools on not using calculations regardless of how accurate they may be. Mufti Muhammad Shafi explains this aspect in his book 'Royat e Hilal' (Printed by Idara Al Ma'arif Karachi, Pakistan in 2001) that requirement for moon-sighting (rather than reliance on Astronomical calculations, which Mufti Shafi R.A. explains, could be done in that time as well) was not due to inability for people of that time to perform such calculation or due to unawareness that such calculations could be done in future, rather this requirement was put forward in line with Islam's global nature and it had to be spread to those areas as well where astronomical equipment was not available (and still isn't). Islam is global and is for every area and community, irrespective of how advanced or remote they are. Even if performing such computations would have been declared 'mustahib' (preferred), let alone wajib, Mufti Shafi argues that benefit of this would have been acquired by only capable to do while leaving others incapable to gain associated reward. This is against the very nature of shariah.

Another mistaken notion embedded in the above voices is the claim that we moderns have now got moon visibility calculations down to a tee; and that is simply not true. It appears that two distinct lunar events are being conflated here: the moon's birth or conjunction (where the earth, moon and sun, in that order, are in roughly the same line), and the moon's visibility from the earth. The first can be calculated as a matter of fact; the second, only as a matter of prediction — even if such predictions are highly accurate. That is to say, astronomers can calculate the positions of the sun, moon and earth, relative to one another, down to a dot, and can hence determine with pinpoint accuracy the new moon's birth. Such unquestionable precision is not the case when it comes to calculating the new moon's actual visibility from here on earth. To put it in Islamic legal jargon, calculating the new moon's conjunction is qat'i, certain, beyond doubt; calculating its visibility from the earth, zanni: [highly] probable. For there is no one specific formula for determining the visibility of the new young moon. Instead, it rests on several factors: the moon's path across the sky (angle of ecliptic), how much dust or pollution there is in the sky, and even the sharpness of the observer's eyesight. In cases where the moon's path doesn't run parallel to the horizon, but rather at right angels to it, the young moon may be spotted as little as 24 hours after it was new. If it does, then at least 36 hours.

Since new moon [conjunction] calculations are incredibly accurate, some argue that they can and should be used to aid and narrow the scope of visibility forecasts, as well as rule out any negative moon sightings. Which means that any claims of spotting the young [crescent] moon from earth before conjunction occurs, or before it is physically possible to see (such as when the moon sets before the sun does), will be ruled out and considered invalid. Only those sighting will be accepted that fall within the scope of astronomical calculations.

#### How to be sure that the Moon was really sighted?

This is a very common question. Some would even add a quip: may be what they saw wasn't a moon after all. Underlying this question are genuine concerns and fears that we may be fasting on wrong days. Thus, according to them, there is a need to make our utmost best to confirm the testimonies of those who claim moon sighting by astronomical evidence and other means.

Shariah has stipulated ways to confirm this in certain ways and anything beyond that is needless and rejected in Islam on-several accounts.

- the person giving the testimony has to be just (Aadil) and not a transgressor (fasiq). (Sheikh 'Abd al-Haq Muhaddith-e-Dehlwi states: It has been proven from the Hadith that a person who is masturul-Hal i.e. whose being a fasiq is not apparent, then his report or testimony is accepted for the beginning of the month of Ramadan)
- Person giving the testimony has to be an adult and sane. The testimony would not be accepted from a visually impaired person who cannot see the moon.
- When the sky is not clear, testimony from a single person is acceptable
- When the sky is clear, generally more number of witnesses are required, according to most scholars
- Use of telescopes and devices that accelerate the sighting are allowed as the end-result is the actual sighting (Replying to a question on this aspect, Sheikh Ashraf Ali Thanawi (R.A) writes in Imdad ul Fatawa,"telescope is an instrument which only accelerates the eyesight. There is no separate Shari'ah verdict for this; rather the same is to be applied to this which is for viewing the moon without it. Therefore sighting the Moon with a telescope is right and authentic")
- 'News' is not considered as a proof for moon-sighting unless backed up by testimonies
- Letters are not considered as a proof'
- Qazi is not required to probe the one inquisitively who deposes to having seen the moon like "from where did you see the moon and where and at what height did it appear". However, witness can be examined thoroughly if his statement is dubious
- Scholars have mentioned 7 methods for establishing sighting of moon which are trusted in shariah <sup>38</sup>.
  - Sef-evidence i.e. the evidence of the one who himself saw the moon.
  - "Shahaadat 'Alash Shahaadah" i.e. the witnesses did not see the moon themselves but someone (s) else saw the moon who deposed before them to having seen the moon and made them witness to their evidences and thus the witnesses gave evidence of the evidences. This condition is applicable to the case where the real witnesses are unable to give personal evidence.
  - "Shahaadat 'Alal Qadaa" i.e. some people deposed before a Muslim ruler in other city,town to having seen the moon who declared that the moon has been sighted and two honest and pious persons (witnesses) who were then present there appeared before the Qaadi, Qaazi of other city,town and gave evidence on the order of the Qaadi.
  - "Kitaabul Qaadee Hal Qaadee" i.e. "Qaadi-e-Shar'a" whom a Muslim ruler has appointed, detailed to decide law suits under Islamic law, communicates evidences (concerning the sighting of the moon) to the Qaadi of other city,town in a Shar'ee way.
  - "Istifaadah" i.e. a number of groups of people came in from a Muslim city and all of them told, to the best of their knowledge, that fast was observed or Eid celebrated on such-andsuch day on the sighting of the moon.
  - o "Ikmaal-e-Muddat" i.e. after completion of 30 days of a month the moon of the other is automatically proved, for, the Islamic month does not exceed thirty days.
  - o Hearing of announcement from relevant authority (for general public)

It is important to note that astronomical information without actual sighting is not a binding evidence, however, use of technology and astronomical information to aid moon-sighting is permitted. Such uses may include the following:

- To help the man who is sighting the moon to divert his attention towards the direction that is identified by the technology at most suitable times. This help can even compensate the lack of experience of a man in moon sighting and enables him to fix his eyes on a right place.
- To identify the places where there is enough possibility of moon sighting so that the Government/ moon-sighting authority/ Ulema of an area (where a designated authority is not available) may know as to from where better evidences can be obtained.
- For each Moon sighting the variations of the atmosphere may be noted so that it is clarified as to which places are unified and which are diversified in relation to their atmosphere (because the ordinary and major difference in the variation of atmosphere lays great effect on the moon sighting)
- If a Qazi is doubtful about the claim of a person, he has the right to inquire further. Astronomical information may be used to check the claim, if situation demands this in accordance with shariah rulings.

Council of North America (ISCNA), in consultation with the Fiqh Council of North America, has adopted the position that a confirmed crescent sighting report in North America will be accepted as long as such a report does not contradict indisputable astronomical information. ISCNA comprises the four major Islamic organizations in the U.S.: the Islamic Circle of North America (ICNA), Islamic Society of North America (ISNA), the Ministry of W. Deen Mohammad, and Community of Imam Jamil al-Amin). The Fiqh Council viewpoint is also supported by the research done by renowned scholars such as Dr. Yousuf Al-Qaradawi and Shaikh Mustafa Al-Zarqa. Similar approach in case of Nigeria may be helpful as well.

Any means to verify correctness of testimony other than above is not acceptable as:

- a. It involves casting doubts about the truthfulness of just Muslims. This is forbidden in the texts of the Qur'an and the Sunnah.
- b. It conflicts with the practice of the Prophet who accepted the sighting of people without delay and without comparing it with astronomical evidence.
- c. It resembles the behaviour of the previous nations who tightened the Laws on themselves; and Allah punished them by making them even tighter. The Prophet said: "Beware of (going to the extreme of) over-exaggeration in religion. Indeed, those before you were destroyed because of their over- exaggeration in religion" <sup>39</sup>.
- d. It shows ignorance of when an Islamic month really begins. This point is explained by Ibn Taymiyyah: "Many people think that once the new moon rises in the skies, that night would be the first of the month, regardless of whether people see it or not. This is not correct! It should appear to people and they should see it to start a month. That is why the Prophet said: "True fasting starts on the day that you start fasting ..." Which means: this is the day that you know it as being the time to fast, etc. If you did not know it, then it would carry no value for you."

This view is further clarified by this narration. Abu al-Bukhturi said:

AbulBakhtari reported: We went out to perform Umrah and when we encamped in the valley of Nakhlah, we tried to see the new moon. Some of the people said: It was three nights old, and others (said) that it was two nights old. We then met Ibn Abbas and told him we had seen the new moon, but that some of the people said it was three nights old and others that it was two nights old. He asked on which night we had seen it; and when we told him we had seen it on such and such night, he said the Prophet of Allah (peace\_be\_upon\_him) had said Verily Allah deferred it till the time it is seen, so it is to be reckoned from the night you saw it.<sup>41</sup>

### What if those who claim to have sighted the Moon were lying after all or have erred?

As explained before, as long as they are apparently acceptable and trustworthy Muslims then we must follow their testimony and fast (or end the fasting). We have absolutely no right to reject that without a definite proof (applying means which conform with the Sunnah, as outlined above). If they happen to be indeed lying then the sin will be theirs only, and we would still be rewarded for sticking to the Sunnah<sup>42</sup>.

#### THE WAY FORWARD

Islam is a global religion covering all continents, nations, race, tribes, and the world of Jinn and mankind of whatever position or status. Allah SWT says: "And We have not sent you except comprehensively to mankind as a bringer of good tidings and a warner. But most of the people do not know" (Qur'an, 34:28). This verse therefore informs Muslims that Prophet was sent to the entire mankind to teach them one thing (Islam) regardless of geographical location and cultural differences. It is also to carry to them on worshipping one Allah with monotheistic belief affecting not only institution of Sawm but all aspects of Ibadah, for instance, Salat, Hajj, Mu'amalat etc. This is a clear proof for Muslims to stay as one body sharing same ideas towards achieving objectives of shariah from all aspects of life. Allah SWT says, "And hold firmly to the rope of Allah all together and do not become divided. And remember the favor of Allah upon you—when you were enemies and He brought your hearts together and you became, by His favor, brothers. And you were on the edge of a pit of the Fire, and He saved you from it. Thus does Allah make clear to you His verses that you may be guided" (Qur'an, 3:103). In another verse Allah says: "The believers are but brethren, therefore make peace between your brethren and be careful of (your duty to) Allah that mercy may be had on you." (Qur'an, 49:10)

Prophet is reported to have said, "Muslims are like a building one strengthens the other" 13. He also said, "a true Muslim is he who is free from bad speech and bad actions" 14. Above verses and ahadith call for unity of Muslims in all endeavours of life, not only in moon sighting of Sha'ban, Ramadan, Dhu'1-Qi'da, Dhu'1-Hijja etc. but also all other controversies hindering unity of Muslims in Nigeria and elsewhere that can be easily resolved through the understanding of these verses, relevant ahadith and matters of figh associated with moon-sighting.

Following is a summary of recommendations in this regard:

- Muslims in Nigeria today need to redefine their focus on matters that involve broader populatin (such as dawah methodology, moon-sighting etc.) so as to be generally more accommodating. There should be tolerance among the Muslims for difference of opinion as long as correct methodology for ijtihad is adopted (if it is not than we can clarify this in a dignified and appropriate manner), especially the scholars, so that in an important issue like moon sighting, different views

will be heard and a consensus be reached regarding the sighting of a new moon for the commencement of Ramadan fast and breaking it as the case may be.

- Furthermore, Muslims in Nigeria, especially the scholars and leaders, should imbibe the spirit of truthfulness and sincerity in their activities. A Muslim in a position of authority should not use his position according to his whims and caprices without taking into consideration the truth of the matter.
- There is a need for cordial relationship between the Supreme Council for Islamic Affairs and League of Imam and Alfas from the southern part of Nigeria. One governing body should be formed from these and other organizations, including government representations, scholars, astronomers and members of public. Rather than parellel announcements, single announcement should be made from this body. It is understood that this would involve a lot of background work to reach to consensus regariding fiqh matters (number of witnesses required in different situations, Ittihad Al-Matali or Ikhtilaf al-Matali etc.) followed for moon-sighting.
- Furthermore, Muslim leaders should be careful with the issue of international politics. The Sultan needs to carry along particularly the leadership of the League of Imams and Alfas in the southern part of Nigeria which apparently serves as a parallel organization. This is with a view to complementing the concerted efforts of prominent Islamic scholars towards Nigerian Muslim unity<sup>45</sup>.
- Those in authority especially in the Supreme Council for Islamic Affairs in Nigeria should adopt the style of consultation on important matters such as moon sighting so as to consolidate the unity of the Muslims in Nigeria instead of being a threat to the unity, as it is today. Unity is of course not uniformity in the sense that unity is not about doing everything the same way or removing one's freedom to differ in matters that are not decisive (qat'i) or due to differences in understanding or one's particular circumstances. Rather, unity may be better conceived as a state of being in actively discharging one's duty (legal, spiritual, and humanitarian) towards others and loving for others what one loves for oneself. Moreover, the tendency to demand that others unite on one's own terms overlooks the fact that the very nature of unity, particularly on a communal matter, requires a willingness to put aside one's own views for the greater public interest and well-being (maslaha mursalah). Also, there is no reason to fear reputational damage in choosing to change. Change does not imply that previous decisions were wrong.
- Relevant stakeholders should be involved to form a unified national strategy for dealing with the matter of moon-sighting. Dr. Mamun Khan presents following guidelines with regards to stakeholder involvement in his decisive paper related to moon-sighting:
  - Identify key stakeholders and involve them in a process of consultation (shura) as partners responsible for overcoming challenges of the local community.
  - Carryout the necessary background work to identify those stakeholders more likely to be sympathetic and build a baseline consensus first before embarking on a wider consultation process.
  - o Focus on:
    - a) clarifying the benefits of a unified approach to Moon sighting;
    - b) bringing about a more academic understanding of the relative merits of the options; and
    - c) building awareness of the damaging consequences of division or inaction.
  - o Maintain an ongoing, transparent, engaging dialogue between stakeholders. Use encouragement and honest appreciation.

- Understand and empathise with the sensitives of stakeholders.
- Maintain professionalism at all times present facts on the science of Moon sighting, avoid stigmatising or maligning any individual, group or mosque.
- Maintain Prophetic adab at all times, showing due warmth and respect to stakeholders,
   e.g. refrain from making derogatory/demeaning comments on matters related to Moon sighting or otherwise. Ask questions instead of giving direct orders.
- In the same way, certain Muslim groups should avoid blunt refusal to follow a Muslim leader on the claim of their group's decision not to accept or respect the authority of any leader apart from the leader of their group.
- Muslims of Nigeria should adopt local naked-eye sighting keeping to the Sunnah and the fataawa of expert scholars in the field. If a trustworthy Muslim from any where in the country (same time-zone), regardless of tribal difference, could see the moon physically and he is not a known faasiq, then, such sighting should be accepted by all Muslims in Nigeria. If this is done, the issue of Muslims celebrating 'Id on two different days, or one group of Muslims looking down at another or arguing with one another will be an event of history thus unity among Muslims in Nigeria will be restored.
- The official calendar makers should involve personnel from all crannies of the country and strive hard to unify the Islamic dates with a view to minimizing the differences likely to be found in their different calendars.
- Nigerian Muslims should bear in mind that, these issues of differences or controversies over moon-sighting should not cause hatred and disunity among Muslims, rather, each side is ought to listen to another and try to see if both can change position as a result of new information that may come their way.
- The general secretary of the Supreme Council of Kenya Muslim, Abdul-Latif Shaaban, calls for a consensus forum of Muslim scholars to determine when to start and end Ramadhan: "We tried to bring them together sometimes back but they did not agree as everyone stuck to his own opinion and did not want to compromise. But I think it is important to sit down and discuss this matter. The difference is affecting Muslims as some don't know whom to follow."<sup>47</sup>.
- Abdul-Jabber Ishaq, a kadhi at the Kibera Magistrate Court, says that the Chief Kadhi's announcement has been an agreed custom in Nigeria which united Muslims, "but as it stands now, time has changed and it should be enshrined in the constitution for it to have an impact." He further says that a consensus committee (Shura) comprising scholars from all corners of the country should be formed to deliberate and agree on the dates". 48
- Community should make efforts to increase awareness about issues related to moon-sighting and relevant matters of fiqh (including various opinions which are based on legitimate grounds and need to be respected). This increase awareness would also help Muslims understand the opinions and methods that do not have foundations and roots from Shariah.

A Muslim in Nigeria, being a southerner, easterner, northerner or wherever he/she is, should bear in mind that, Muslim is a vicegerent of Allah on earth, and returning to the Creator (Allah) is certain. So, we should fear Allah and stick to the teachings of Islam and avoid using personal interest in any affair of religion.

The tradition of some Scholars especially in the South Western States of Nigeria for coming together to fix a date for the commencement of Ramadan fast, whether the moon is sighted or not, has no place in the dictates of Islam.

From the foregoing, one could deduce that there are possibilities for eradicating disharmony and disunity of the Muslim Ummah in Nigeria if all these suggestions are put into consideration, moon sighting will turn to be a tool for the unity of the Muslims rather than threatening it.

#### **CONCLUSION**

The paper revealed that, the ideal moon sighting for the commencement and breaking of Ramadan fast should not have been a bone of contention among Muslims in Nigeria, if the Sunnah of the Prophet as strictly adopted by the Sahabah is adhered to. Also, the Muslim world, from the time of Prophet Muhammad places, places a high premium on moon sighting to determine the timing of the beginning and the end of Ramadan which are observed at the same time throughout the Muslim world thereby creating a sense of unity of the Muslim Ummah globally. The paper observed that there is a need for a serious attempt to find a lasting solution to the problem of differences in the beginning and ending of Ramadan fast, for it may in turn have an adverse effect on the consolidation of Muslim unity in Nigeria. It also recommended that, if a trustworthy Muslim from any where in the country, regardless of tribal difference, could see the moon physically, then, such sighting should be accepted by all Muslims in Nigeria. If this is done, the issue of Muslims celebrating 'Id on two different days, or one group of Muslims looking down at another or arguing with one another will be an event of history thus unity among Muslims in Nigeria will be restored. It was concluded that one could deduce that there are possibilities for eradicating disharmony and disunity of the Muslim Ummah in Nigeria if all these suggestions are put into consideration, moon sighting will turn to be a tool for the unity of the Muslims rather than threatening it.

#### **NOTES AND REFERENCES**

- [1] Muddaththir Sanuth et al "The Sultan's Eids" in An-Naseehah Magazine, Yaba Lagos, Deen Communications Limited, Volume 7, Number 30, Dec. 2008/Jan. 2009, p.23
- [2] The Sultan's Eid, http://dawahnigeria.com/articles/history/sultan%E2%80%99s-eid, retrieved on the 29th May, 2015
- [3] Kayode Ogundele, "Controversy trails sighting of moon as Sultan proclaims end of Ramadan", Backup-Media Limited, Lagos, 27.Jul 2014, pp. 1-2
- [4] Encomium, "Ending Ramadan without hitch: Lessons from its commencement", in Encomium, the magazine and events company, Encomium, Weekly, Lagos, July 14, 2014, pp. 1-2
- [5] Wale Odunsi "Ramadan: Investigation shows new moon wasn't sighted as Sultan declared" Daily Post Newsletter, July 29, 2014, pp. 1-2
- [6] The Sultan's Eid, http://dawahnigeria.com/articles/history/sultan%E2%80%99s-eid, retrieved on the 29th May, 2015
- [7] Ibid
- [8] For instance see, H. S Wali, Moon Sighting: Issues and Suggestions, Kaduna, Mambayya House, 2008, P.68, Usman, Abdullahi and Umar. "Moon Sighting and Nigerian Issues, Challenges and Way Forward" A Paper presented at a one-day seminar on Muslim unity, Organized by the Office of the Special Adviser on Pilgrims and Islamic Matters to the Executive Governor of Kaduna State, Kaduna, 2009, M.A. Ambali, Islam and Moon Sighting, Ijebu-ode: Shebiotimo Publication, 2009, p.2 and A. Sirajudeen, "Muslim Unity-The Analytical Approach" in The Knowledge, A Magazine of Muslim Students Society of Nigeria Kogi State University, Anyigba Branch, 2004, vol. No 2 p 11, etc
- [9] Shaykh Abu Haatim: A Book on Fasting, Jos, Deen Communications Limited, 1992,p. 5, and A. Adam Abdullahi, As-Sawm wal-fitr, Agege, Islamic Cultural Centre, 1985, p. 18, For details, see

- www.alinaam.org.za/fatwa/moonhtml, retrieved on the 29th July, 2015, Z. Ali Sha. "The Astronomical calculation: A fighi Discussion "available at htlp://www.Islam online as of 2/7/2015.
- [10] M.A Abdu-Raheem, "Globalization and the Problem of Sighting the New Moon", a Paper presented at the 22nd NATAIS annual conference held at FGC Ijanikin, Lagos between 29th Dec, 2003 and 2nd Jan, 2004, L.M. Adetona, The Abuse of Islamic Rites and Ceremonies in the Contemporary Nigerian Society, Lagos, Al Basit Production, 1995, p.35, 12 and Ahmad Lemu, A Book of Fasting; Minna, Islamic Education Trust, 1990, p. 8 etc
- [11] A. Sirajudeen, "Muslim Unity -The Analytical Approach" in The Knowledge, A Magazine of Muslim Students Society of Nigeria Kogi State University Anyigba Branch (2004) vol. No 2 p 11. See also, www.alinaam.org.zalfatwalmoonhtml, retrieved on the 29th July, 2015.
- [12] Usman, Abdullahi and Umar. "Moon Sighting and Nigerian Issues, Challenges and Way Forward" A paper presented at a one-day seminar on Muslim unity, Organized by the Office of the Special Adviser on Pilgrims and Islamic Matters to the Executive Governor of Kaduna State, Kaduna, 2009.
- [13] Odiba Yunusa "Differences in Moon Sighting: A Threat to Muslim Unity in Nigeria" in Challenges of Moon Sighting and Preservation of Arabic Manuscripts in Nigeria, M. A. Abdu-Raheem (Eds), NATAIS, P.39
- [14] Muideen ibn Sharaf an- Nawawi: al-Majmoo's Sharhul-Muhadhib, n.p, n.d, Vol, 1, P.303
- [15] K.O Sulaiman, "Socio-Cultural Analysis of Widowhood in Nigeria: The Islamic Perspective" ANYIGBA Journal of Arabic and Islamic Studies, Kogi-State University Anyigba, Nigeria, 2012, Volume V, No. 2, 56-68
- [16] Muslim bin al-Hujjaj bin Muslim al-Qushairi: Sahih Muslim, Cairo, 1393 A.H, Hadith No 2378 and Hadith No 2379
- [17] Abu Da'ud, Sulaiman bin al-Ash'ath al-Sijistanii, Sunan Abu Da'ud, Cairo, 1372 A.H, Hadith No. 2318
- [18] Al-Bukhari, Abu 'Abdullah Muhammad bin Ismail: Al-Jami al-Sahih (Sahih al-Bukhari), Cairo, n.d, Volume 4, Hadith No. 1907
- [19] Muslim bin al-Hujjaj bin Muslim al-Qushairi: ... op. cit, Volume 2, Hadith No.1080
- [20] Malik, Ibn Anas: Al-Muwatta' Muhammad Fuad `Abdalbaqi (eds) 2 vols. Cairo, 1951, Hadith No. 18.1.3
- [21] Al-Asqalani Ibn Hajar: Fath al Bari bi Sharh al- Bukhari, Cairo, 1378 A.H, Volume 4, Hadith No. 1907
- [22] Ahmad ibn Hanbal, Musnad, Dar Ihya al-turath al-`arabi, Beirut, Volume 4, Hadith No. p. 321
- [23] K. Fazlul, Al-Hadiths: An English translation and commentary of Mishkatul-Masabih, Lahore: The book House, n. d, Hadith No. 1233r
- [24] Al-Bukhari, Abu 'Abdullah Muhammad bin Ismail ... Op. cit, Volume I3, Hadith no 124
- [25] Ahmad ibn Hanbal, Musnad , Volume 4, Hadith No. pp. 321
- [26] M. Karaye, "Moon Sighting and Muslim Unity in Nigeria: The Role of Leadership and Ulamah" A Paper presented at The Centre for Islamic Studies, Ahmadu Bello University, Zaria, 2009, p. 4.19
- [27] Ibid, See also, www.dawahinamericas, retrieved on the 15th June,2015, and www.alinaam.org.za/fatwa/moonhtml, retrieved on the 15th June,2015
- [28] M. A. Al-Musnad, "Fatawa Islamiyyah (Islamic Verdicts)", Volume 3, Riyadh, Darussalam. 2002, p. 87
- [29] S. Abdullahi, Questions and Answers on Fast of Ramaddn, n.p, 2000, p. 15.
- [30] J.H. Yola, "Sighting the Crescent of Ramadan and Shawal: Issues at stake", in Kano Studies (New Series) 1994, Volume.111 No.2, p. 16
- [31] M.B. Sambo and M. Higab: Islamic Religious Knowledge for West African School, Lagos, Islamic Publication Bureau, 1993, p. 120

- [32] H. Ibn Rushd, Bidayah al-Mujtahid wa-al-Nihayah al-Muqtasid, np, nd, Volume 1, p. 211.
- [33] M.A. Al-Sabuni, Al- Bayan al-Tafsir Ayat ahkam min al-Qur'an, 2nd ed., Damascus, Makhtab al-Ghazali, 1977, Vol. 1, p. 210
- [34] Ahmad, Bulubghul Maram, Lebanon. Darul-Arriyyan, 1989, p.178 and A. Abdul Rahman, Kitabul fiqh `Ala Madhahib `Arba`ah, Beirut: Darul Kutubul `Umuyyah, 1985, p. 63
- [35] Imam Al Gahazali, Ihya Ulumidin, Lebanon, Darul Fikr, 1995, p.43
- [36] Al-Bukhari, Abu 'Abdullah Muhammad bin Ismail ... Op. cit, Volume 3, Hadith no 137
- [37] Abu Da'ud, Sulaiman bin al-Ash'ath al- Sijistanii, ... op. cit, Hadith No 1153
- [38] Allama Mufti Muhammad Khaleel Khan. "Islam The Glorious Religion", Printed by Zia ul Quran Publishers, 2005.
- [39] Imam Tirmidhi, Sunan a]-Tiiinidhl Huwa Janun al-sahih, Daral Kutub al¬Alamiyyah, Beirut, Lebanon, 2003 (1423 A.H.), See also, Musnad Ahmad, and Sunan Ibn Majah,
- [40] Abu Da'ud, Sulaiman bin al-Ash'ath al- Sijistanii, ... op. cit,
- [41] Sahih Muslim Hadith No. 2392, Narrated by Abdullah Ibn Abbass.

  Y Usman "Basis for Using Astronomical Calculations in Sighting the Crescent of Ramadan" in Challenges of Moon Sighting and Preservation of Arabic Manuscripts in Nigeria, M. A. Abdu-Raheem (Eds), NATAIS, P.7
- [42] Hamza Yusuf. "Cescise Moon Births" available at http://www.lsna.net/fileadmin/temp/Figh/Calculation, retrieved on the 15th June, 2015, and Muddaththir Sanuth et al "The Sultan's Eids", ... op. cit
- [43] Al-Bukhari, Abu 'Abdullah Muhammad bin Ismail ... Op. cit, Volume I, Hadith no 24
- [44] Muslim bin al-Hujjaj bin Muslim al-Qushairi: ... op. cit, Volume 2, Hadith No.30
- [45] Z. M. Daji and M. K. Sabo "Moon Sighting and Unity of Muslims in Nigeria", in Challenges of Moon Sighting and Preservation of Arabic Manuscripts in Nigeria, M. A. Abdu-Raheem (Eds), NATAIS, P. 99
- [46] Dr. Mamun Khan. Towards a Unified Approach to Crescent Moon Sighting in the UK. 2015. Retrieved on 2/2/16 from: http://www.wifaqululama.co.uk/images/pdf/Unified.pdf
- [47] Haji Kariuki, Kenya: Scholars On Controversial Issue of Moon Sighting in Ramadhan, 2015. Retrieved on 1/2/16 from: http://allafrica.com/stories/201507031935.html
- [48] Ibid

#### SHORTENING AND COMBINING OF SALAH DURING TRAVEL

Muhammad Nabeel Musharraf Australian Islamic Library

#### **ABSTRACT:**

This paper is a translation and commentary of an excerpt taken from "A Summary of Islamic Jurisprudence" by Sheikh Salih Al-Fawzan, Vol 1, pg 238 – 241. Selected excerpt summarises key figh considerations related to Salah during travel, including: 'what makes a person traveller from Shariah point of view', 'how to do taqseer (shortening of prayers)', 'combining prayers', 'combined prayer in Arafah' and other related matters. Explanation of important points in commentary has been based on works from renowned scholars. The scope of this paper does not cover all the matters of figh related Salah during travel (e.g. praying in aircraft, train, car etc.) as the key focus for this paper is shortening and combing of Salah in line with Quranic text and prophetic traditions.

#### **INTRODUCTION**

"One of the five main principles upon which Islamic law is based (i.e., the Legal Maxims, or al-Qawā'id al-Fiqhiyya) is: "Difficulty begets ease" (al-mashaqqa tajlib al-taysīr). This principle is manifested throughout all of the rules of fiqh, and in particular that of travel (safar). A traveller may shorten the prayers (qasr), combine them (jam'), and be legally permitted to break the fast of Ramadan (fiţr)." (Yasir Qadhi, 2011)

It is very unfortunate that many Muslims today are unaware of the concessions and bounties provided to us by Allah SWT. The following hadith from Musnad Ahmed highlights the importance of knowing these concessions and using them: Ibn Umar R.A. reported: The Messenger of Allah, peace and blessings be upon him, said, "Verily, Allah loves for you to take his concessions, just as he dislikes you to be disobedient." (Musnad Ahmad 5832, Grade: Sahih according to Sheikh Al-Albani). In this paper, we have provided a brief commentary on an excerpt related to 'Salah for Travellers', written by Sheikh Saleh Al-Fawzan, to clarify the concessions provided by Allah SWT in this regard and relevant matters of figh.

Important Point: It is adequately explained by scholars that there can be more than one correct opinion in the matters of Fiqh (unlike Aqeedah where there is no room for difference of opinion on core beliefs). Authentic scholars and Imams do not present their opinions without having their base in *Adillah tafseeliya* from the Shariah sources (Musharraf, 2015). Accordingly, in the matter of fiqh related to Salah for travellers also, there is a difference of opinion on some matters which are based on the way mujtahidoon have interpreted relevant evidences from Quran and Sunnah. We should, therefore, respect the various views held by scholars and understand, as explained above, that there may be more than one accepted or correct ways of performing an act of worship in line with Shariah texts.

#### **TEXT AND COMMENTARY:**

#### Permissibility to shorten the prayer:

A traveller is one of the excused persons for it is permissible for him to shorten the prayer consisting of four rak'ahs (units of prayer) to only two rak'ahs as stated in the Noble Qur'an, the Sunnah (Prophetic Tradition), and the consensus of Muslim scholars. Allah, Exalted be He, says:

"And when you travel throughout the land, there is no blame upon you for the shortening prayer ..."

(Qur'an: An-Nisa:101)<sup>1</sup>

#### Preference for shortening the prayer in travel:

Moreover, the Prophet (Peace be upon him) performed only shortened prayers on his journeys [1]. Furthermore, on journeys, shortening the prayer is better than completing it according to the majority of scholars<sup>2</sup>. It is narrated in the Two Sahihs that Aishah (may Allah be pleased with her) said:

He further explains: Syed Abul Aala Maudodi explains:

"The Zahirites and the Kharijites interpret this verse to mean that reduction in the Salat may be made only during state of war and that reduction in a journey during peace time is against the Qur'an. But we learn from an authentic "Tradition that once when Hadrat `Umar presented the same objection before the Holy Prophet, he answered, "The concession of 'reduction' is a bounty from Allah; therefore, enjoy it". This is a well-known fact that the Holy Prophet availed of the concession in every journey both during war time and during peace time".(Syed Abul Aala Maudodi, 1972)

With regards to shortening of prayer, Maulana Maudodi explains:

"Some of the Imams have interpreted words "there is no harm" to mean that "reduction in the Prayer" is not obligatory but merely optional. One may make use of the permission and shorten his Salat or may not. Imam Shafi'i holds the same view, though he considers it better to shorten it. He is of the opinion that one who does not make use of the "reduction", gives up the higher thing and adopts a lower thing. Imam Ahmad is of the opinion that although "reduction" is not obligatory, yet it is improper not to make use of the concession. Imam Abu Hanifah considers "reduction" obligatory and there is also a tradition from Imam Malik to the same effect. All the traditions from the Holy Prophet show that in his Journeys he always shortened his Salat and there is no authentic Tradition to show that he ever offered four rak'ats on a journey. Ibn 'Umar says, "During the journeys I accompanied the Holy Prophet habakr, 'Umar or 'Uthman (may Allah be pleased with them all), and I witnessed that they always shortened their Salat and never offered four rak'ats. "The same view is also supported by authentic traditions from Ibn 'Abbas and several other Companions".

[4:101] When you travel on the earth, there is no sin on you in shortening your Salah, if you fear that the disbelievers would put you in trouble. Surely, the disbelievers are an open enemy for you.

A casual reading of the verse indicates that shortening of prayer must be done due to fear, however Rasulullah (Sallallahu Alaihi Wasallam) and Sahaba (RA) shortened prayers with or without fear during travel (Sunnah method & description of Salah of a Musafir (Traveller), 2015).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This verse was revealed for the scenarios faced by Muslims battlefield at that time and provides guidance for similar situations. There are additional concessions available in case such case e.g. facing any direction, moving during Salah etc. as explained by Syed Abul Aala Maudodi inTafheem ul Quran (Syed Abul Aala Maudodi, 1972).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> When a person is deemed to be a Musaafir (traveller according to Islamic Shariah) it is Waajib (obligatory) to shorten the Prayer.

"When the prayer was enjoined (by Allah), it was two rak'ahs (units of prayer) only (in every prayer) both when in residence or on a journey. Then the prayers performed on journey remained the same, but (the rak'ahs of) the prayer for non-travellers were increased." [2]<sup>3</sup>

Umar (may Allah be pleased with him) said:

"The prayer performed on journeys is of two rak'ahs. This is the complete prayer without shortening." [3]

و حدثنا عبد الله بن مسلمة بن قعنب حدثنا عيسى بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب عن أبيه قال صحبت ابن عمر في طريق مكة قال في عن أقبل وأقبلنا معه حتى جاء رحله وجلس وجلسنا معه فحانت منه التفاتة نحو حيث صلى فرأى ناسا قياما فقال ما يصنع هؤلاء قلت يسبحون قال لو كنت مسبحا لأتممت صلاتي

يا ابن أخي إني صحبت رسول الله صلى الله عليه وسلم في السفر فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله وصحبت أبا بكر فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله وصحبت عمر فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله ثم صحبت عثمان فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله وقد قال الله

لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة

Hafs b. 'Asim (RA) said: I accompanied Ibn 'Umar (RA) on the road to Mecca and he led us in two rak'ahs at the noon prayer, then he went forward and we too went along with him to a place where he alighted, and he sat and we sat along with him, and he cast a glance to the side where he said prayer and he saw people standing and asked: What are they doing? I said: They are engaged in glorifying Allah, offering Sunnah prayer. He said: If I had done so I would have perfected my prayer; O my nephew! I accompanied the Messenger of Allah so on a journey, and he made no addition to two rak'ahs, till Allah called him. I accompanied Abu Bakr (RA) and he made no addition to two rak'ahs till Allah caused him to die. I accompanied 'Umar (RA) and he made no addition to two rak'ahs till Allah caused him to die. I accompanied 'Uthman (RA) and he made no addition to two rak'ahs, till Allah caused him to die, and Allah has said:" There is a model pattern for you in the Messenger of Allah" (al-Qur'an, xxxiii. 21). [Muslim]

An important point to be noted here is that shortening of prayer is done for Zuhr, Asr and Isha prayers. Fajr and Maghrib prayer are 2 and 3 rak'ahs respectively. In addition to this, Fajr Sunnahs (2 rak'ah) will also need to be offered (Dr. Zakir Naik, 2012).

With regards to offering Sunnah prayers, Syed Abul Aala Maudodi explains:

"There is a difference of opinion as to whether the obligatory parts (fara`id) only are to be offered in a journey or those parts (sunnahs) also that were practised by the Holy Prophet in addition to the former. When on a journey the Holy Prophet sused to offer without fail two rak`ats in addition to the obligatory rak`ats of Salat-ul-Fajr (Morning Prayers) and three rak`ats of witr with Salat-ul-'Isha' (Night Prayer). At other times (i.e. other than the two mentioned above), he only offered the obligatory parts; there is no proof of his offering the Sunnah parts. He, however, used to offer "additional prayers" (nawafil), whenever he got time for these even while he was riding. That is why Hadrat 'Abdullah bin `Umar prohibited the people from offering the sunnahs during a journey except with the Morning Prayer. But the majority of the scholars leave it to the individual's option to offer or not to offer the sunnahs on a journey. The Hanafis are of the opinion that it is better to leave them during the actual journey but one must offer them at a halting place, if one can get the necessary peace of mind." (Syed Abul Aala Maudodi, 1972)

Explaining this, Maulana Ishaq explains that on Mairaj, 11 rak'ahs were prescribed on Muslims (Maulana Ishaq Madni, 2011) which were later increased as mentioned in hadith above.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In another narration, Aishah (RA) said: "The salah was made fard in Makkah in sets of two rak'at. When the Prophet salah two rak'at were added to each salah except the maghrib salah because it is the witr of the daytime, and the dawn prayer due to its lengthy Qur'anic recital. But if one travels, he performs the original prayer [i.e., only two rak'at]. [Ahmed]

#### When is a person considered to be a traveller?

A Muslim on a journey is to start shortening the prayer as soon as he leaves his town or city as Allah permits the shortening of prayer for those who travel through the land. Before leaving his town, a Muslim is not legally considered a traveller through the land (and hence he is not permitted to shorten the prayer). The Prophet (Peace be upon him) used to shorten the prayer as soon as he left his hometown. So, if a person does not travel from the residential land, he is not considered a traveller.<sup>4</sup>

Narrated Anas (RA): The Prophet (Sallaho Alaihe Wassallam) offered four Rakat of the Zuhr prayer in Medina and two Rakat of the 'Asr prayer in Dhul-Hulaifa and I heard them (the companions of the Prophet) reciting Talbiya together loudly to the extent of shouting. [Bukhari]

Note: Dhul-Hulaifa is outside of Madinah city limits.

The majority of scholars in Hanafi, Shaf'ae, Maliki and Hanbali Madhab agree that the minimum required distance for a person to be considered a Musaafir (traveller according to Islamic Shariah) is 4 Burud which is equivalent to 16 Farsakh or 48 (Shariah Miles) or 88 Kilometres or 55 miles.

Chapter concerning when to shorten the prayer; The Messenger of Allah (Sallaho Alaihe Wassallam) used to designate a day and a night journey as travel and Ibn Abbas (RA) and Ibn Umar (RA) used to shorten the prayer and open their fast at a journey of 4 Burd and it was 16 Farsakh. [Bukhari]

Ibn Qudama R.A. has argued that even lesser distance than what is described above that may constitute travel, on the strength of Anas's narration that the Prophet would shorten his prayer if he went out for a distance of 5 or, as one of the narrators does not completely remember, 10 miles [8-17 km]. It is narrated by Muslim, Ahmad, and Abu Dawud. Ibn Qudama said (al-Mughni 2:257) that this constitutes enough proof unless there is a consensus to the contrary. Imam Shafi`is fix it at 50 miles [81 km].

It is also to be noted that, Zuhayli mentions in al-Fiqh al-Islami wa adillatuh does not mention staying in your parents' house, nor does he mention staying in your town of birth, as criteria that cancel one's traveller-status in any school.

Someone said: "The shaf'i opinion is that you are not a traveller once you enter your town of BIRTH, not necessarily your parents' house."

But the words "town of birth" in the sentence above are a mistranslation of the Arabic "watan" -- place of residence -- where the Shafi'is say: travel ends when he reaches his watan. Lisan al-'arab defines watan as: almanzilu tuqimu bihi, "the place where you reside." So the sense is not that the trip ends when one reaches one's place of birth (as he may have emigrated from it and so he may be a traveller when visiting it again), but only when one reaches one's hometown where he currently resides. That is what you will find in the Shafi'i manual Reliance of the Traveller (p. 192 f15.7) and that is what Zuhayli has also (2:330) for the Shafi'i stipulation, respectively:

wa yantahi bi wusulihi ila watanihi (Reliance)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Shortening of the prayers will commence once the person has left the city limits and cease when the person has re-entered the city limits.

"It ends when he reaches his hometown."

wa qala al-shafi`iyya... yantahi al-safaru bi wusulihi sur watanihi aw `umranihi (Zuhayli) The Shafi`is said: travel terminates upon his reaching the precinct-wall of his hometown or its constructions.

Among what cancels the traveller-status is the intention to stay at the place of arrival for a period of fifteen days or more [Hanafi school] or four days or more [Malikis and Shafi`is], or more than four days [Hanbalis], while Malikis and Hanbalis also stipulate "or more than twenty rak`at of prayer in total." (Zuhayli 2:326-327). One does not count the day of arrival nor the day of departure.

Sheikh Salman al-Oadah explains it as follows (Sheikh Salman al-Oadah, 2004):

"There is considerable scholarly disagreement on this matter. Scholars have offered a number of different opinions about the maximum period of residence before a person ceases being considered a traveller and must perform his prayers in their full form. Opinions vary from three days to four, to seven, to ten, to fifteen, to seventeen, to nineteen, and to twenty days.

Other scholars, however, have said that the period residence for a traveller cannot be determined in days. What must be taken into consideration are the circumstances that the person is in.

Those who set a certain maximum period for travel - the majority of scholars, who nevertheless disagree on the number of days - have in their favor a precise and tidy ruling.

Those who do not set a fixed period have the evidence in their favour, since there is no clear-cut hadith evidence establishing a maximum time limit. However, a problem arises because different people have different ideas of how travel and residency should customarily be defined. Some have taken the idea so far that they considered all sorts of people as travellers - students, ambassadors, and even some workers staying abroad for months and years on end. This is undoubtedly a problem.

I support the opinion that prevailing custom should be used to define who is a traveller and who is a resident. Whenever a term is used in Islamic Law without being defined, then its precise definition is to be determined by custom.

Therefore, if a person is moving about and not staying in one place for a long period of time, then he is a traveller and he will shorten his prayers as long as he is in such a state, unless he prays in congregation with others. He is also permitted to break his fast in Ramadan.

People, like students, who stay in one place for months or years on end have to consider themselves as residents, since they are virtually like the residents of the place where they are staying. They rent apartments on yearly leases and do everything else that a resident does. Students and ambassadors are not people who move frequently and have the intention of returning to their homes or going somewhere else at any time.

It is worth saying that this is a matter of scholarly disagreement, so no one should find fault with what one's fellow Muslims choose to follow in this matter."

Dr. Yasir Qadhi has summarized various opinions about the distance that makes one a 'traveller' according to Shariah (Yasir Qadhi, 2011):

#### First Opinion: A three-day journey

What is meant by a 'three-day journey' is the distance that a traveller on a camel of average speed would traverse in three complete days.

This is the position of the Companion Ibn Masʿūd, some of the famous scholars of Kufa such as al-Shaʿbī (d. 105/723) and al-Nakhaʿī (d. 96/714), and the standard position of the Ḥanafī school of law.

They based this figure on the famous hadith in which the Prophet said, "It is not allowed for a woman who believes in Allah and the Last Day that she travel for a distance of three days without her father, son, husband, brother or any maḥram" [Reported by Muslim]. They reasoned from this hadith that the Prophet called the distance of 'three days' a 'travel', hence this can be taken as a definition for what constitutes traveling.

Another evidence that they used was the hadith pertaining to wiping over the socks, in which the Prophet "...allowed a traveller to wipe over his socks for a period of three days and nights" [Reported by Muslim]. The Ḥanafīs reasoned that since the Prophet set a particular time limit in place, this demonstrates that anyone traveling a distance less than a three-day journey would not be allowed to wipe over his socks, which would then imply that he would not be a traveller.

#### Second Opinion: A two-day journey

This is the famous opinion of the Ḥanbalīs, Shāfʿīs and Mālikīs (note that even within these schools there are other opinions as well, as shall be pointed out in the next section). This opinion has also been reported from Ibn ʿAbbās, Ibn ʿUmar, Ibn Shihāb al-Dhuhrī (d. 129/746), and others. From amongst the modern scholars, this is the opinion of Ibn Baz (d. 1999) and the fatwa of the Permanent Committee of Scholars of Saudi Arabia. It is claimed that this is the majority opinion of the classical scholars of Islam.

Their evidence is the fact that the Prophet said, "It is not allowed for a woman who believes in Allah and the Last Day that she travels for a distance of two days without a maḥram" [Reported by Muslim]. They also used the action of Ibn 'Umar as an evidence, for it is reported that he would shorten his prayers if he travelled the distance of four barīds (i.e., two days, as we shall discuss later in this article) [Reported by imam Malik in his Muwaṭṭa].

#### Third Opinion: A one-day journey:

This was the opinion of imam al-Bukharī (d. 256/869) which he explicitly mentions in hisṢaḥīḥ. It has also been attributed as a second opinion within the three schools of the last opinion (viz., the Ḥanbalīs, Shāfʿīs and Mālikīs). [It will be explained later why this second opinion for these three schools is not in essence different from their first one].

The famous scholar of Syria, al-Awzāʿī (d. 151/768), said, "This is the opinion of the majority of scholars, and we hold it as well." Amongst the modern scholars, this is the opinion of our teacher Muḥammad b. Muḥammad al-Mukhtār al-Shanqīṭī.

Their evidence for this is the fact that the Prophet said, "It is not allowed for a woman who believes in Allah and the Last Day that she travels for a distance of one day without a maḥram" [Reported by al-Bukhārī]. Al-Bukhārī commented on this hadith by saying, "So it is clear that the Prophet called [the traveling of] one day and night a 'travel.'"

They also use as evidence the statement of Ibn 'Abbās, when he was asked by a person residing in Mecca, "Should I shorten when I go to Mina or Arafat?" He said, "No! But if you go to Taif, or Jeddah, or travel an entire day's journey, then do so. But if you travel less than that, then do not shorten." Therefore, he expressed 'an entire day's journey' as being the minimal limit for shortening the prayers.

#### Fourth Opinion: It is not defined by distance but by experience

What is meant by this opinion is that a journey is not defined by how much one has traveled but by what one does and how one prepares for it. According to this opinion, a 'journey' is not a particular distance as much as it is a physical and psychological experience.

This is the opinion of Ibn Ḥazm (d. 456/1064) (although he placed a minimum of 'one mile'), Ibn Qudama (d. 610/1213), Ibn Taymiyya (d. 728/1327), Ibn al-Qayyim (d. 756/1355), al-Ṣanʿānī (d. 1182/1768), al-Ṣhawkanī (d.

#### Does frequency of travel impact shortening:

1250/1834), and others. It has been interpreted to be the opinion of Ibn Masʿūd, 'Uthmān b. 'Affān, and Ibn Sirīn. In fact, there is an explicit statement from Ibn Sirīn which shows that this opinion might have been more prevalent in the past, for he states, "They used to say that a travel in which one may shorten the prayer is a journey in which one takes provisions and baggage." Amongst the modern scholars, it is the opinion of Ibn 'Uthaymīn (d. 2000) and Ibn Jibrīn (d. 2010).

Their evidence is the lack of any Scriptural evidence that defines 'travel', and hence the necessity of resorting to what is culturally understood to be 'travel'.

Ibn Taymiyya was perhaps the most vocal proponent of this opinion. He disagreed with any specific distance that other scholars sought to derive. According to him, there is no explicit evidence from the Qur'an, Sunnah, language or custom of that generation that would be binding on later Muslims. He views the distances that the legal schools and other scholars adopted as having been resorted to because these scholars did not find anything more explicit to demarcate the distance required to be considered a 'traveller'. In fact, all three of the previous opinions use the same basic hadith that prevents women from traveling without a male companion — yet, as is obvious, each hadith uses a different limit. This in itself shows that the intention of the hadith is not to define the distance of what constitutes 'travel'.

#### Ibn Taymiyya writes,

So demarcating a specific distance does not have any basis in the Shariah, or in the language, or in the intellect. Most people, in fact, do not know the distance of the earth, so it is not allowed to link something that the average Muslim is in need of (i.e., when to shorten the prayer) with something that he does not know (i.e., how much he has travelled). No one measured the earth during the time of the Prophet, nor did the Prophet himself put limits, neither inmīls nor in farāsikh (units of measurement). And a person might leave his village to go to the desert in order to collect wood, and he leaves for two or three days, and he will be a traveller, even though the distance might be less than a mile! In contrast to this, another person might go [a longer distance] and come back the same day, and he will not be a traveller. This is because the first person will take provision for the journey, and bags [with his necessities], whereas the second person will not. Therefore, even a near distance can be considered a 'travel' if someone stays for a period of time, and a longer distance will not be considered a travel if a person stays for a short period. A 'travel' is therefore defined by the actions that are required in order for that journey to be called 'traveling'... and this is a matter that people recognize by their own customs.

Ibn Taymiyya did, however, place a condition that such a travel be considered a travel according to one's custom, such that a person would prepare for a journey and travel into the wilderness (meaning, an uninhabited area). Hence, if a person visited an outlying district of a city (in Ibn Taymiyya's explicit example, if a person living in Damascus visited a small population outside of Damascus), even if this distance was considered large, this would not constitute travel, as this is not considered 'traveling' for a person in this situation.

Therefore, according to Ibn Taymiyya, a 'travel' is not merely a distance but also a frame of mind. Someone who leaves his house, intending to return the same evening, is not a traveller, even if (as in our times) he travels to another country and then returns. Ibn 'Uthaymīn also holds the same position.

Ibn Taymiyya also pointed out that this interpretation was in accordance with the very wordsafar in Arabic, because this word indicates 'exposure'. Thus, a woman who exposes her face is called sāfira. Therefore, a safar' would be a journey in which a person 'exposes' himself/herself to the wilderness by abandoning the cities and towns and journeying into an uninhabited area".

A traveller is permitted to shorten the prayer even if he frequently travels, as in the case of a mail carrier or a taxi driver who spends most of his time on the way between towns.<sup>5</sup>

### Manner of combining the prayer:

It is permissible for a traveller to combine:

- The Zuhr prayer and the Asr (Afternoon) prayer at the due time of either of them,
- and, likewise, to combine the Maghrib (sunset) prayer and the Isha (night) prayer at the due time of either of them.

That is because what makes it permissible for the traveller to shorten prayer makes it permissible for him to combine prayers as well.

However, shortening prayer is a temporary permission valid when there is a necessity<sup>6</sup>, as in the case when the traveller is in haste on his journey. Mu'adh (may Allah be pleased with him) narrated:

"... on the Battle of Tabuk, when the Prophet (Peace be upon him) had gone forth before the Sun passed the meridian, he would delay the Zuhr prayer and combine it with the Asr prayer, performing them together. But when he proceeded after the sun had passed the meridian, he would perform the Zuhr and the Asr prayers (at the time of the Zuhr) and then he would proceed. (He acted similarly for the Maghrib prayer). When the sun had set before he proceeded, he would delay the Maghrib prayer and combine it with the Isha prayer, performing them together. But when he proceeded after sunset, he would perform the Isha prayer and the Maghrib prayer at the time of the Maghrib prayer ". (Related by Ahmad and At-Tirmidhi) [4]<sup>7</sup>

(NATHIF J. ADAM (1991) explains the charecteristicsw of salah:

"Each prayer will be performed separately.

Only one Prayer Call (ADHAN) shall be made for both prayers but two Second Calls (IQAMAHS) shall be required (i.e. one Second Call (Iqamah) shall be made separately for each prayer). If we may give an example, assuming that a traveller wishes to combine Dhuhr and Asr prayers by bringing the Asr prayer forward to the time of the Dhuhr prayer, the person would proceed as follows:

- The person would first come up with the Call for prayer "Adhaan" intending it for both the two prayers.
- The person would then come up with the second call "Igamah" for the Dhuhr prayer.
- The person would then perform the Dhuhr prayer shortening it to two rakaats only.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> This is a matter where difference of opinion exists. According to Sheikh Assim Al-Hakeem (2011), a preferred opinion is to consider a person who travels daily (or at a very high frequency) to certain distance (as required by conditions of travel), he will not be considered a traveller for the purpose of shortening of Salah and combining them unless a valid reason exists. Similar opinion is explained by Maulana Ishaq Madni (Maulana Ishaq Madni, 2011) who explains that it should be for a purpose other than the normal work routine in a way that family and others also belief that a person has gone on travel and not for regular work (Maulana Ishaq Madni, 2011). A person in such situation should consult scholars for further interpretation of personal circumstances, urf (customs) and other consideration for appropriate advice.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Dr. Zakir Naik explains that it is not a Wajib or Mustahab act but a Mubah (permitted to do with no sin involved in doing so), Wallaho Aalim.(Dr. Zakir Naik, 2012)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Characteristics of combining the prayers:

#### Prayer during rest breaks in travel:

When a traveller stops on his journey, to take a rest, it is better for him to perform each prayer shortened at its due time, not to combine prayers. If it is difficult for a Muslim patient to perform each prayer at its due time, then he is permitted to combine the Zuhr prayer and the Asr prayer (at the due time of either of them), and to combine the Maghrib prayer and the Isha prayer (at the due time of either of them).

Shaykhul – Islam Ibn Taymiyah said:

"Allah has ordained shortening of prayer to remove difficulties and make things easy for the Muslim nation. So, a Muslim is permitted to combine prayers when necessary. All hadiths (related to this matter) imply that it is permissible to combine two prayers at the due time of either of them in order to remove any possible hardship caused to the Prophet's nation. Thus, it is permissible to combine prayers if it is to cause hardship if not done. This proves that it is permissible with greater reason for a Muslim patient to combine (two) prayers at the due time of either of them as long as it is difficult for him to perform each prayer at its due time." [5]

#### **Prayer of Patients:**

Ibn Taymiyah also said:

" Patients can combine the prayer according to the Sunnah for it is narrated in two hadiths that the Prophet (Peace be upon him) ordered a mustahadah [6] to combine the prayer. "[7]

By means of analogical deduction with the case a mustahadah, the combining of prayer is permitted for every Muslim who cannot purity for every prayer, such as those inflicted with enuresis, a continuously bleeding wound, or a permanent nosebleed. The Prophet (Peace be upon him) said to Hamnah Bint Jahsh when she asked him about istihadah [8] (vaginal bleeding other than menstruation):

"...But if you are strong enough to delay the Zuhr prayer and advance the Asr prayer ,to wash, and then combine the Zuhr and the Asr prayers; (and ) to delay the Maghrib prayer and advance the Isha prayer, to wash, and then combine the two prayers, do so ."

(Related by Ahmad, Abu Dawud, and At-Tirmidhi and deemed Sahih (authentic) by the latter) [9]

- After completing the Dhuhr prayer, the person stands up and makes another second call "Iqamah" for the Asr prayer.
- The person would then perform the Asr prayer also shortened to two rakaats only".

Note: A traveller may lead the prayer as an "IMAM" of the residents of the place he is visiting. And in such a case, he (being an Imam), may perform only two rakaats for the Dhuhr or Asr, and/or Isha prayers while, the residents he is leading, shall upon his completion continue to complete the remaining two rakaats of the respective prayers. However, in such cases, it is desirable that the traveller who may act as an Imam first gives notice to the congregation regarding his position and his intention to shorten his prayer so that the congregation continues to complete the prayer.

On the other hand, if the traveller has to pray behind an Imam who is a resident of the place he is visiting, then in such case, the traveller shall pray with the Imam all the four (4) rakaats as usual."

This opinion is also explained by Dr. Zakir Naik in a QA session (Dr. Zakir Naik, 2012).

#### Prayer during certain weather conditions:

It is permissible to combine the Maghrib prayer and the Isha prayer, in particular, if there is rain that wets clothes and causes difficulty (for those who go to the mosque). The Prophet (Peace be upon him) combined the Maghrib prayer and the Isha prayer in a rainy night [10], and so did Abu Bakr and Umar afterwards [11].

Shaykul – Islam Ibn Taymiyah (may Allah have mercy on him) said:

"According to the soundest view of scholars, it is permissible for a Muslim to combine prayers because of mud or strong cold wind in a dark night, even if it has stopped raining. This is more incumbent than performing each prayer at its due time at home. Moreover, to abandon combining congregational prayers in the mosque to perform prayer at home is a bid'ah (a matter innovated in religion) that contradicts the Sunnah (Prophetic tradition). It is an act of the Sunnah to perform the Five (obligatory) prayers in congregation in the mosque, and this is more due, according to the unanimous agreement of Muslims, than performing prayers at home. In addition, congregational prayer combined in the mosque is more due than performing prayers at home individually, according to the unanimous agreement of the scholars who maintain the aforementioned permissibility to combine prayers (due to bad weather), such as Malik, Ash-Shafi'i and Ahmad. [12]

It is better for one permitted to combine prayers to combine them according to what suits his / her situation most.

#### **Prayers in Arafah:**

On the day of 'Arafah, it is better (for the pilgrims) to combine the Zuhr prayer and the Asr prayer at the time of the former [13], but in Muzdalifah, it is better (for the pilgrims) to combine the Maghrib prayer and the Isha prayer at the time of the latter, according to what the Prophet (Peace be upon him) did (in his Hajj)[14]. On the day of Arafah, pilgrims combine the Zuhr and the Asr prayers at the time of the former in order to continue staying at 'Arafah mount (without interruption), but in Muzdalifah, they combine the Maghrib and the Isha prayers at the time of the latter to continue moving toward Muzdalifah.

In general, it is an act of the Sunnah for pilgrims to combine prayers on the Day of Arafah and in Muzdalifah but in circumstances other than that, it is permissible when necessary. However, when there is no necessity, it is better for a traveller to perform each prayer at its due time. During the days of his Hajj, the Prophet (Peace be upon him) combined prayers only on the Day of 'Arafah and in Muzdalifah, but he (Peace be upon him) did not combine prayers in Mina because he was to stay there. So the Prophet (Peace be upon him) used to combine prayers only when he was in a hurry on a journey. We invoke Allah to guide us to useful knowledge and good deeds.

### **Notes:**

- 1. Ad-Dara gutni (2275, 2276) [2/168] and Al-Bayhagi [3/141]
- 2. Al-Bukhari (350) [1/601] and Muslim (1568) [3/199]
- 3. An-Nasai (1419) [2/123] and Ibn Majah (1036) [1/556]
- 4. Abu Dawud (1208) [2/10] and At-Tirmidhi (552) [2/438]
- 5. Majmu 'ul Fatawa (26/64)

- 6. Mustahadah: A woman in a state of istihadah (i.e a woman having vaginal bleeding other than menstruation)
- 7. Majmu 'ul Fatawa (24/72,74)
- 8. Istihadah: Vaginal bleeding other than menstruation
- 9. Ahmad [6/381,382,439-440] and At-Tirmidhi (128) [1/221]
- 10. Al-Bukhari (543) and Muslim (705)
- 11. 'Abdur-Razzaq in his Musannaf (4440) [2/556]
- 12. Majmu 'ul Fatawa (24/38,29)
- 13. Muslim (2941) [4/402]
- 14. Al-Bukhari (1674) [3/660] and Muslim (309) [5/38]

#### References:

- 1. Dr. Zakir Naik. (2012). Zakir Naik's Answers: While traveling, can we offer qasr salah? India: Peace TV. Retrieved from https://www.youtube.com/watch?v=bTa4PrKLT4o
- 2. Maulana Ishaq Madni. (2011). Qasar Namaaz. Fatawa Online Program. Retrieved from https://www.youtube.com/watch?v=WQwVF3fjz0k
- 3. Musharraf, M. N. (2015). The Waraqat of Imam Al-Haramayn Al-Juwayni, a classical manual of Usul Al Fiqh (Vol. 1). Perth: Australian Islamic Library (www.australianislamiclibrary.org). Retrieved from
  - https://archive.org/details/AlWaraqatOflmamAlJuvainiCommentaryByMuhammadNabeelMusharraf
- 4. NATHIF J. ADAM. (1991). Kitab us Salaah. Riyadh: Islam Basics. Retrieved from http://www.islambasics.com/view.php?bkID=68&chapter=1
- 5. Shaikh Assim Al Hakeem. (2011). What is Salat ul Qasr Travelling prayer (Salah). Huda TV. Retrieved from https://www.youtube.com/watch?v=k0d04M98yNQ
- 6. Sheikh Salman al-Oadah. (2004). Maximum number of days of residence for traveler who shortens his prayer (Vol. Published on IslamToday English (http://en.islamtoday.net)). Retrieved from http://en.islamtoday.net/node/1416
- 7. Sunnah method & description of Salah of a Musafir (Traveller). (2015). Central Mosque. Retrieved from http://www.central-mosque.com/index.php/Acts-of-Worship/sunnah-method-description-of-salah-of-a-musafir-traveller.html
- 8. Syed Abul Aala Maudodi. (1972). Tafheem ul Quran (Surah Nisa) (Vols. 1–6). Lahore: Islamic Publications (Pvt) Ltd. Retrieved from
  - http://www.englishtafsir.com/quran/4/index.html#sdfootnote133sym
- 9. Yasir Qadhi. (2011, July 1). The Definition of "Travel" (safar) According to Islamic Law | Part 1. Retrieved from http://muslimmatters.org/2011/07/01/yasir-qadhi-the-definition-of-%e2%80%98travel%e2%80%99-safar-according-to-islamic-law-part-1/

# A CRITICAL ANALYSIS OF NARRATIONS REGARDING THE WORDING "ḤAYUN 'ALA KHAIR UL 'AMAL" IN ADHAN (MUSLIM CALL FOR PRAYER)

اذان کے کلمات حی علی خیر العمل سے متعلق وار دروایات کا تحقیقی جائزہ - URDU

**ڈاکٹر عرفان اللہ** اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیہ، یونیورسٹی آف سائنس اینڈ ٹیکنالوجی، بنول

**ڈاکٹرزین العابدین سوڈھر** اسسٹنٹ پروفیسر، انسٹیٹیوٹ آف لینگو کئے، یونیورسٹی آف سندھ جامشور و

**نذیراجم** ایم فل ریسرچ سکالر، شعبه علوم اسلامیه، یو نیورسٹی آف سائنس اینڈ ٹیکنالو جی، بنول

#### **ABSTRACT:**

In the same manner as the book revealed on Prophet Muhammad , the glorious Quran, is made more virtuous than any other book in this world and his status has been exalted to make him more noble and virtuous than any other Prophet or Messenger, Allah SWT has given nobility and priority to Prophet Muhammad 's companions over all human after Prophets. This special blessing is because of their presence in the company of our beloved Prophet . Whatever they learnt from Rasoolullah , they implemented it in the best possible manner and communicated it to the generations following them in a diligent manner. Whenever, they felt any problem anywhere, they referred back to the guidance from Prophet without slightest of hesitation without wasting any time to align themselves and other with the blessed ways of our Messenger. Like other matters of Ibadah (worship), Prophet gave the education about Adhan himself as recorded in Saheeh narrations from the companions including Bilal R.A. - the moadhan of Rasoolullah Abau Makhzōrah R.A and others. These narrations make the wording of Adhan clear as a bright day leaving no doubt for those who believe in following the Sunnah of our blessed messenger Muhammad Laving. The issue with different wording in prayer is either due to following one's desire and bid'ah or due to preferring inauthentic sayings and unreliable narrations over Saheeh and sound narrations.

Keywords: Azān, Adhan, Riwāyāhs, Abu Makhzōrah (R.A), Marfū', Mursal.

### تمهيد:

اہل تشیع کے حدیث و فقہ کا بڑا مرجع امام جعفر صادق کی ذات ہے بلکہ انہی کی نسبت سے یہ مذہب جعفر ی کہلاتا ہے۔ چو نکہ شیعوں کی حدیث اپنے ائمہ سے متعلق عقائد رکھنے کی وجہ سے سنیوں سے مختلف ہے اس وجہ سے ان کی فقہ بھی الگ ہو گئی۔ یوں توفریقین کے اختلافی مسائل بہت زیادہ ہیں لیکن ایک ایک ایک ایک مسئلہ اذان اور اقامت کا بھی ہے جس کو اس مقالہ میں شختیق کا مدار تھہر ایا گیا ہے اور وہ اس وجہ سے کہ اہل تشیع اپنی کتابوں کے ساتھ ساتھ اہل سنت کے کتب سے بھی اپنی مدعلی کو ثابت کرنے کے لئے دلائل دیتے ہیں۔ لہذا اس مقالہ میں اذان کے کلمات کے متعلق وار در وایات کا تحقیقی جائزہ پیش کیا جائے گا۔

ڈاکٹر وصبة الزحیلی گھتے ہیں کہ اہل سنت سے ان کا افتراق جن اہم مسائل کی وجہ سے ہے وہ یہ ہیں کہ:

ومن أهم المسائل الفقهية التي افترقوا بها عن أهل السنة: القول بإباحة الزواج المؤقت أو زواج المتعة، وإيجاب الإشهاد على الطلاق، وتحريمهم كالزيدية ذبيحة الكتابي والزواج بالنصرانية أو اليهودية، وتقديمهم في الميراث ابن العم الشقيق على العم لأب، وعدم مشروعية المسح على الخفين، ومسح الرجلين في الوضوء، وفي أذانهم: (أشهد أن علياً ولي الله)، (حي على خير العمل)، وتكرار جملة: (لا إله إلا الله). 1.

"جن اہم مسائل کی وجہ سے یہ (شیعہ) اہل سنت سے جداہیں وہ یہ ہیں: نکاح مؤقت یا متعہ کو جائز سیجھتے ہیں، طلاق پر گواہ کو واجب قرار دیتے ہیں، زید یہ کی طرح اہل کتاب کے ذبیحہ نیز یہود یہ یا نفرانیہ سے نکاح کو حرام قرار دیتے ہیں، میراث میں سوتیلے چیاز ادبھائی کو سیگے چیاز ادبھائی پر مقدم رکھتے ہیں، مسح علی الخفین کو جائز نہیں سیجھتے، وضوء میں پاؤل کو دھونے کے بجائے اس پر مسح کرتے ہیں، اذان میں اُشھد اُن علیاً ولی اللہ، حی علی خیر العمل کے الفاظ زیادہ کرتے ہیں اور لا إله إلا اللہ کے جملے کا تکرار کرتے ہیں "۔

### شیعه حضرات کے دلائل:

محرجواد مغنیہ اپنی کتاب فقہ امام صادق ج اص ۲۲ اپر لکھتے ہیں کہ یہ بات باالا جماع ثابت ہے کہ امام جعفر صادق (ع)اس طرح اذان دیتے تھے۔

الله أكبر الله أكبر، الله أكبر الله أكبر

أشهد أن لا إله إلَّا الله ، أشهد أن لا إله إلَّا الله

أشهد أن مُجَّدا رسول الله، أشهد أن مُجَّدا رسول الله

حيّ على الصلاة، حيّ على الصلاة

حيّ على الفلاح، حيّ على الفلاح

حيّ على خير العمل، حيّ على خير العمل

الله أكبر، الله أكبر،

لا إله إلَّا الله. لا إله إلَّا الله.

شیعہ حضرات فرماتے ہیں کہ ہماری اذان صحح اور موثق اسانید کے ساتھ رسول الله الله علی ایک تائید کرتی ہیں ج جن کے شواہد مندر جہ ذیل ہیں۔

### كتب اللسنت سے دلائل:

- 1: أَحْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ اللهِ الْحَافِظُ وَأَبُو سَعِيدِ بْنُ أَبِي عَمْرٍو قَالَا: ثنا أَبُو الْعَبَّاسِ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ، ثنا يَحْيَى بْنُ أَبِي طَالِبٍ ثنا عَبْدُ اللهِ الْوَهَّابِ بْنُ عَطَاءٍ ثنا مَالِكُ بْنُ أَنْسٍ عَنْ نَافِعٍ، قَالَ: كَانَ ابْنُ عُمَرَ يُكَبِّرُ فِي النِّدَاءِ ثَلَاثًا وَيَشْهَدُ ثَلَاثًا وَكَانَ أَحْيَانًا إِذَا قَالَ: حِيَّ عَلَى الْوَهَّابِ بْنُ عَمَرَ عَنْ نَافِعٍ قَالَ: كَانَ ابْنُ عُمَرَ رُبُمًا زَادَ فِي أَذَانِهِ: حِيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ وَرَوَاهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ، عَنْ نَافِعٍ قَالَ: كَانَ ابْنُ عُمَرَ رُبُمًا زَادَ فِي أَذَانِهِ: حِيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ وَرَوَاهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ، عَنْ نَافِعٍ قَالَ: كَانَ ابْنُ عُمَرَ رُبُمًا زَادَ فِي أَذَانِهِ: حِيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ وَرَوَاهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ، عَنْ نَافِعٍ قَالَ: كَانَ ابْنُ عُمَرَ رُبُمًا زَادَ فِي أَذَانِهِ: حِيًّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ وَرَوَاهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ، عَنْ نَافِعٍ قَالَ: كَانَ ابْنُ عُمَرَ رُبُمًا زَادَ فِي أَذَانِهِ: حِيًّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ وَرَوَاهُ اللّهِ بْنُ عُمَرَ مُو وَلَوْهُ اللّهِ بْنُ عُمَرَ مُوالِعَ وَرَوَاهُ اللّهِ بْنُ عَمْرَ وَرَوَاهُ اللّهِ بْنُ عَمْرَ وَرَوَاهُ اللّهِ بْنُ عُمْرَ وَرَوَاهُ اللّهِ بْنُ عَمْرٍ وَرَوَاهُ اللّهِ عَلَى اللهِ اللهِ عُمْرَا وَرَوَاهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللّهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ الل
- 2: وَأَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْحَافِظُ، أَنا أَبُو بَكْرِ بْنُ إِسْحَاقَ ثنا بِشْرُ بْنُ مُوسَى ثنا مُوسَى بْنُ دَاوُدَ ثنا حَاتِمُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ، كَانَ يَقُولُ فِي أَذَانِهِ إِذَا قَالَ: حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ قَالَ: "حَيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ وَيَقُولُ هُوَ الْأَذَانُ الْأَوَّلُ" 3. الْأَذَانُ الْأَوَّلُ" 3. الْخَدَانُ الْأَوَّلُ" 3. الْحَدَى الْفَلَاحِ قَالَ: "حَيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ وَيَقُولُ هُوَ الْأَذَانُ الْأَوْلُ" 3. اللهِ اللهِل

3: حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ قَالَ: نا حَاتِمُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ عَنْ جَعْفَرٍ عَنْ أَبِيهِ، وَمُسْلِمِ بْنِ أَبِي مَرْيَمَ، أَنَّ عَلِيَّ بْنَ حُسَيْنٍ كَانَ يُؤَذِّنُ، فَإِذَا بَلَغَ
 حَيَّ عَلَى الْفَلَاح، قَالَ: حَيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ، وَيَقُولُ: هُوَ الْأَذَانُ الْأَوَّلُ 4\_

"امام زين العابدين جب اذان دية اور حي على الفلاح پر پنهنجة توآپ حي على خير العمل پر صفة اور فرمات كه اذان اول يهي سے"

4: حَدَّثَنَا أَبُو حَالِدٍ عَنِ ابْنِ عَجْلَانَ عَنْ نَافِعٍ عَنِ ابْنِ عُمَرَ، أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ فِي أَذَانِهِ: الصَّلَاةُ حَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ، وَرُبَّمَا قَالَ: حَيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ 5 مِ

### "عبرالله بن عمرے منقول ہے کہ وہ اذان میں حیّ علی خیر العمل کہاکرتے تھے"۔

5: كَانَ عَلِيٌّ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ يَزِيدُ (حَيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ) بَعْدَ حَيِّ عَلَى الْفَلاحِ وَهُوَ مَذْهَبُ الشِّيعَةِ الْآنَ ـ وَقَدْ صَحَّ عَنْ النَّبِيّ
 ابْنِ عُمَرَ، وَأَبِي أُمَامَةَ بْنِ سَهْلِ بْنِ حُنَيْفٍ: أَنَّهُمْ كَانُوا يَقُولُونَ فِي أَذَانِهِمْ "حَيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَملِ" وَلَا نَقُولُ بِهِ؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَصِحَ عَنْ النَّبِيّ
 صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا حُجَّةَ فِي أَحَدٍ دُونَهُ وَلَقَدْ كَانَ يَلْزُمُ مَنْ يَقُولُ فِي مِثْلِ هَذَا عَنْ الصَّاحِبِ: مِثْلُ هَذَا لَا يُقالُ بِالرَّأْيِ أَنْ يَأْخُذَ بِي مِثْلِ هَذَا عَنْ الصَّاحِبِ: مِثْلُ هَذَا لَا يُقْولُ بِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا حُجَّةً فِي أَحَدٍ دُونَهُ وَلَقَدْ كَانَ يَلْزُمُ مَنْ يَقُولُ فِي مِثْلِ هَذَا عَنْ الصَّاحِبِ: مِثْلُ هَذَا لَا يُقْلُ بِالرَّأْيِ أَنْ يَأْخُذَ
 بِقُولِ ابْنِ عُمَرَ فِي هَذَا، فَهُوَ عَنْهُ ثَابِتٌ بِأَصَحِ إِسْنَادٍ.

"ابن حزم اپنی کتاب المحلی میں لکھتے ہیں کہ عبداللہ بن عمراور ابوامامہ سہل بن حنیف رضی اللہ عنہماسے منقول ہے کہ وہاذان میں حَيَّ

عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ كَهاكرتے تھے اس كے بعد آگے جاكرابن حزم كہتا ہے كہ جو شخص اقوال صحابہ كوتسليم كرتا ہے اسے چاہیے كہ اس مسكه ميں ابن عمر رضى اللہ عنہ سے صحيح ترين سند كے ساتھ ثابت رضى اللہ عنہ نے قول كواختيار كرے اس لئے كہ الى بات قياس سے نہيں كى جاسكتى اور بيہ قول ابن عمر رضى اللہ عنہ سے صحيح ترين سند كے ساتھ ثابت ہے "۔

درجہ بالادلائل کی روشنی میں شیعہ علماءاس بات کے قائل ہیں کہ حَيَّ عَلَى خَیْرِ الْعَمَلِ اذان کا جزء ہے اوراس کے بغیر اذان صحیح نہیں ہے۔

### احناف کے دلائل اور جوابات:

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ الصَّائِغُ الْمَكِّيُّ، ثنا يَعْقُوبُ بْنُ مُمَيْدِ بْنِ كَاسِبٍ، ثنا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ سَعْدِ بْنِ عَمَّارِ بْنِ سَعْدٍ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَعُمَرَ، وَعَمَّارٍ، ابْنَيْ حَفْصٍ، عَنْ آبَائِهِمْ، عَنْ أَجْدَادِهِمْ، عَنْ بِلَالٍ، أَنَّهُ كَانَ يُؤَذِّنُ بِالصَّبْحِ، فَيَقُولُ: حَيَّ عَلَى حَيْرٍ اللّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَعُمَرَ، وَعَمَّارٍ، ابْنَيْ حَفْصٍ، عَنْ آبَائِهِمْ، عَنْ أَجْدَادِهِمْ، عَنْ بِلَالٍ، أَنَّهُ كَانَ يُؤَذِّنُ بِالصَّبْحِ، فَيَقُولُ: حَيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ مَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ أَنْ يَجْعَلَ مَكَانَهَا: الصَّلَاةُ حَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ وَتَرَكَ حَيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ مَ

" حضرت بلال رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ وہ صبی کی اذان میں حَیَّ عَلَی حَیْرِ الْعَمَلِ بولتے سے پس نبی کریم ملی ایکنی نے مجھے حکم کیا کہ اس کے بجائے الصَّلاَةُ حَیْرٌ مِنَ النَّوْم کہواور حَیَّ عَلَی حَیْرِ الْعَمَلِ کو ترک کرو"۔اس روایت سے یہ بات واضح طور پر سامنے آرہی ہے کہ اگر ایک طرف نبی کریم ملی اللہ عنہ کی موقوف روایت ہو تو کوئی بھی عقل سلیم والااس میں فرق کر سکتاہے کہ ترجیم فوع روایت کودی جائے گی نہ موقوف کو۔

### دوسری روایت اس طرح ہے:

أَخْبَرَنَا أَبُو بَكْرٍ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَارِثِ الْفَقِيهُ، ثنا أَبُو مُحَمَّدِ بْنُ حَيَّانَ أَبُو الشَّيْخِ الْأَصْفَهَانِيُّ ثنا مُحَمَّدُ بْنُ

عَبْدِ اللهِ بْنِ رُسْتَةَ ثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ حُمَيْدِ بْنِ كَاسِبٍ ثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَٰنِ بْنُ سَعْدِ الْمُؤَذِّنُ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَمَّارٍ وَعُمَرَ ابْنِي خَفْصِ بْنِ عُمَرَ بْنِ سَعْدٍ، عَنْ آبَائِهِمْ عَنْ أَجْدَادِهِمْ عَنْ بِلَالٍ، أَنَّهُ كَانَ " يُنَادِي بِالصُّبْحِ فَيَقُولُ: حِيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ فَأَمَرُهُ النَّيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَجْعَلَ مَكَانَهَا الصَّلَاةُ حَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ وَتَرْكَ حِيَّ عَلَى حَيْرِ الْعَمَلِ " قَالَ الشَّيْخُ: وَهَذِهِ اللهظةُ لَمُ تَثْبُتْ عَنِ النَّيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيمَا عَلَمْ بِلَالًا وَأَبَا مُحْدُورَةَ وَخُنُ نَكُرَهُ الزِيَادَةَ فِيهِ وَبِاللهِ التَّوْفِيقُ 8 .

ان دونوں احادیث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بذات خود حَیَّ عَلَی خَیْرِ الْعَمَلِ کی جَلَّہ الصَّلَاةُ حَیْرٌ مِنَ النَّوْمِ کا حَمْر مایا ہے۔

### ابو محذورة رضى الله عنه سے روایت ہے:

حَدَّثَنِي أَبُو غَسَّانَ الْمِسْمَعِيُّ مَالِكُ بْنُ عَبْدِ الْوَاحِدِ، وَإِسْحَاقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ أَبُو غَسَّانَ: حَدَّثَنِيا مُعَاذًّ، وَقَالَ إِسْحَاقُ: أَخْبَرَنَا مُعَادُ بْنُ هِشَامٍ، صَاحِبِ الدَّسْتُوائِيِّ، وَحَدَّثَنِي أَبِي، عَنْ عَامِرٍ الْأَحْوَلِ، عَنْ مَكْحُولٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَيْرِيزٍ، عَنْ أَبِي مَحْدُورَةَ، أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَّمَهُ هَذَا الْأَذَانَ: اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِللهُ إِلَّا اللهُ أَنْ كُمَّدًا رَسُولُ اللهِ، مُعَى يَعُودُ فَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَنْ مُعَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ مَرَّتَيْنِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ مَرَّتَيْنِ. وَاذَ إِسْحَاقُ: اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ لللهُ أَنْ كُمُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَنْ اللهُ أَنْ اللهُ أَنْ مُعَدًا رَسُولُ اللهِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ مَرَّتَيْنِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ مَرَّتَيْنِ. وَاذَ إِسْحَاقُ: اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ لللهِ أَنْ اللهُ أَنْ كُمُ مُلَا إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ اللهُ أَنْ لَا إِللهُ إِللهُ اللهُ أَنْ لَا إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ اللهُ أَنْهُ اللهُ أَنْ لَا إِللهُ إِلللهُ أَنْ اللهُ أَلْهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ إِلَا الللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ الللهُ أَنْهُ أَلْهُ أَلْه

### ابو محذورة رضى الله عنه سے ہى روايت ہے كه:

أَخْبَرَنَا إِسْحَاقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: أَنْبَأَنَا مُعَاذُ بْنُ هِشَامٍ قَالَ: حَدَّنِي أَبِي، عَنْ عَامِرٍ الْأَحْوَلِ، عَنْ مَكْحُولٍ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ اللّهُ أَكْبَرُ. اللّهُ أَلْهُ إِلّا اللّهُ. أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ. أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا الللهُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ اللّهِ. حَيَّ عَلَى الْصَلَاةِ. حَيَّ عَلَى الْصَلَاةِ. حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ. حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ. حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ. حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ. اللّهُ أَكْبَرُ. لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ أَكْبَرُ. لَا إِلَهَ إِلّا الللهُ أَكْبَرُ. اللّهُ أَكْبَرُ. اللّهُ أَكْبَرُ. لَا إِلَهَ إِلّا الللهُ أَكْبَرُ. الللهُ أَكْبَرُ. الللهُ أَكْبَرُ. اللهُ أَكْبَرُ. الللهُ أَكْبَرُ. اللهُ أَكْبَرُ. الللهُ أَكْبَرُ. اللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ اللّهُ الللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ أَلْهُ اللللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ الللهُ أَلْهُ أَلُولُولُهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلَا أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلُهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلُهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ

### ابو محذورة رضی الله عنه سے ہی ایک اور سند کے ساتھ روایت ہے:

حَدَّثَنَا الْحُسَنُ بْنُ عَلِيّ، حَدَّثَنَا عَقَانُ، وَسَعِيدُ بْنُ عَامِرٍ، وَحَجَّاجٌ، وَالْمَعْنَى وَاحِدٌ، قَالُوا: حَدَّثَنَا هَمَّامٌ، حَدَّثَنَا عَامِرٌ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ الْأَذَانُ تِسْعَ عَشْرَةَ كَلِمَةً، وَالْإِقَامَةُ اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَلْهُ إِلَّا اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ، وَالْإِقَامَةُ: اللَّهُ رَسُولُ اللَّهِ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ أَنْ كُبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبُرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، الللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، الللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبُرُ اللهُ أَلْكُهُ الل

أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، حَيَّ عَلَى الصَّلاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلاةِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، اللهُ أَكْبَرُ، لا إِلهَ إِلَّا اللهُ " 11 فَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، وَسُولُ اللهِ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمِّدًا رَسُولُ اللهِ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمِّدًا رَسُولُ اللهِ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمِّدًا رَسُولُ اللهِ أَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ أَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، لا إِلهَ إِلَّا اللهُ " 11 أَلهُ اللهُ " 11 أَلهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنْ مُحَمَّدًا وَسُولُ اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، لا إِلهَ إِلَّا اللهُ " 11 أَنْ اللهُ اللهُ

حضرت ابو محذور ة رضی الله عنه فرماتے ہیں که مجھے رسول الله صلی الله علیه وسلم نے اذان کے انیس کلمات اور اقامت کے ستر ہ کلمات تعلیم فرمائے اذان اس طرح تعلیم فرمائی۔

### اورا قامت کے ستر ہ کلمات سکھائے۔

حيَّ على خير العمل:قال النووي رحمه الله تعالى يكره أن يُقال في الأذان:(حي على خير العمل) لأنه لم يثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وروى البيهقي فيه شيئاً موقوفاً على ابن عمر، وعلي بن الحسين في قال البيهقي: لم تثبت هذه اللفظة عن النبي في فنحن نكره الزيادة في الأذان. 13ء

"حی علی خیر العمل کے بارے میں علامہ نووی ُفرماتے ہیں کہ اذان میں (حی علی خیر العمل) مکروہ عمل ہے کیونکہ بیر سول اللہ ملی ہی آئے سے ثابت نہیں ہے دوسری جانب اگرچہ امام بیج گی نے موقوف روایت اس حوالے سے بیان کی ہے لیکن ساتھ میں لم تثبت کا حکم بھی لگایا ہے "۔ آگے لکھتے ہیں:

جان لو! كه اذان يل (حي على خير العمل)كاذكر برعت به اوراس كاترك كرناواجب به حضور صلى الله عليه وسلم كى اس فرمان كى وجه سه «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس عليه أمرنا فهو رد (متفق على صحته) وفي رواية أخرى «من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد » أخرجه مسلم في صحيحه. وثبت عنه على أنه كان يقول في خطبة الجمعة: أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محللة وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة.

وقد أقام علي في في الكوفة وهو أمير المؤمنين قريبا من خمس سنين وكان يؤذن بين يديه بأذان بلال في، ولو كانت هذه الألفاظ المذكورة في السؤال موجودة في الأذان لم يخف عليه ذلك؛ لكونه في من أعلم الصحابة بسنة رسول الله في وسيرته، وأما ما يرويه بعض الناس عن على في أنه كان يقول في الأذان (حى على خير العمل) فلا أساس له من الصحة. ١٣.

" حضرت على رضى الله عند نے پانچ سال تک کوف میں قیام کیااس دوران حضرت بلال رضی الله عند مذکوره الفاظ کے ساتھ اذان دیتے تھے لیکن کبھی بھی آپ نے کھے نہیں کہاا گرچہ بعض لو گوں نے آپ کی طرف سے بیروایت کی ہے کہ آپ اذان میں (حبی علمی خیر العمل) کہتے تھے لیکن اس بات کی کوئی بنیاد نہیں ہے "۔

وقال الشوكاني في أثناء شرحه لحديث عبد الله بن زيد المتقدم مانصه:

والحديث ليس فيه ذكر حي على خير العمل وقد ذهبت العترة إلى إثباته وأنه بعد قول المؤذن حي على الفلاح قالوا: يقول مرتين حي على خير العمل ونسبه المهدي في البحر إلى أحد قولي الشافعي وهو خلاف ما في كتب الشافعية فإنا لم نجد في شيء منها هذه المقالة بل خلاف ما في كتب أهل البيت، قال في الانتصار: إن الفقهاء الأربعة لا يختلفون في ذلك، يعني في أن حي على خير العمل ليس من ألفاظ الأذان -15ه

"اور علامہ شوکانی اس حدیث کی تشر سے کے ضمن میں فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں جی علی خیر العمل کاذکر نہیں ہے اور ایک جماعت اس کی اثبات کی طرف گیاہے لیکن مہدی نے اس کوامام شافعی کی طرف منسوب کیاہے حالانکہ یہ صحیح نہیں ہے کیونکہ امام شافعی کے کتابوں میں کہی بھی اس کاذکر موجود نہیں ہے جب کہ کتب اہل بیت میں اس کے خلاف لکھا گیاہے اور انتصار میں ہے کہ فقہاءار بعہ اتفاق سے لکھتے ہیں کہ جی علی خیر العمل الفاظ آذان نہیں ہے "۔

العرض اہل سنت اسی اذان اور اقامت کے قائل ہیں جوشارع علیہ الصلوۃ والسلام نے خود سکھائی ہے جواللہ اکبرسے شر وع ہوکر لاالہ الااللہ پر ختم ہوتی ہے۔ صبح کی اذان میں الصلوۃ خیر من النوم اور اقامت میں قد قامت الصلوۃ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیم ہے۔ دیکھئے حضرت ابو محذورۃ رضی اللہ عنہ کواذان کی تعلیم کے وقت آپ طبی ہی فرمایا: جب صبح کی نماز کی اذان ہوتو کہو (دومر تبہ) الصلوۃ خیر من النوم۔

حضرت عمر رضى الله عنه نے حی علی خیر العمل سے روک دیا تھا۔ مسلم ، کنز العمال ، (فضل الأذان وأحكامه وآدابه جلد نمبر 8 صفحه 342-345) نیل الاوطار (باب صفة الصلوة جلد نمبر ٢صفحه ٢٦-٤٧)۔

حی علی خیر العمل کے حوالے سے صحیح مسلم وغیرہ میں ایسی کوئی روایت نہیں۔ قاضی شوکانی (جوخود زیدی مسلک کے سے وابستہ رہ چکے ہیں)الصلوۃ خیر میں النوم کی تضیح نقل کرنے ہیں۔ حدیث مر فوع میں حی علی خیر العمل کاذکر نہیں ہے۔ من النوم کی تضیح نقل کرنے کے بعد حی علی خیر العمل کی تردید اور جزؤاذان کی نفی کرتے ہیں۔ حدیث مر فوع میں حی علی خیر العمل کاذکر نہیں ہے۔ انتصار میں ہیں کہ فقہاءار بعد کااس میں کوئی اختلاف نہیں کہ حی علی خیر العمل کے الفاظ اذان میں سے نہیں۔ صحیحین وغیرہ تمام کتب احادیث میں اذان کے الفاظ مر وی ہے کسی میں بھی ایسا جملہ نہیں ہے جو حی علی خیر العمل کے ثبوت پر دلالت کرے۔

### خلاصه:

حی علی خیر العمل حدیث کی کتابوں میں اس کا کوئی ذکر نہیں ہاں البتہ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے یہ الفاظ مروی ہیں گریہ روایت موقوف ہے اور موقوف کا حکم ہیہ ہے کہ موقوف روایت پراس وقت تک عمل نہیں ہوگا جب تک دیگر قرائن سے اس کی توثیق نہ کی جائے اور فقہی قاعدہ ہے کہ جب نہی اور اثبات میں تعارض آجائے تو ترجیح نہی کو دی جائے گی۔ نیزیہ (تثویب) لیخی اعلان پر محمول ہے اور یہ بات سب کو معلوم ہے کہ اہل سنت والجماعت کا اس پر عمل نہیں اور ریہ اہل تشیع کا شعار اور علامت ہے ان الفاظ سے اجتناب کر ناچا ہیے۔ اہل سنت والجماعت کے تمام فقہی مسالک کے فقالوی جات میں ہیں کہ پانچگانہ نماز کے اذان میں جی علی خیر العمل کہنا جائز نہیں ہے تمام احادیث صحیحہ میں سنت اذان اس طرح وار دہے یہی اذان رسول اللہ سے ثابت ہے ، اس پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تمام امت کا عمل در آمد رہا ہے خلاف سنت اور خلاف اجماع کوئی امر اختیار کرنا جائز نہیں۔ تمام ائمہ دین کا یہی مسلک اور طریقہ ہے کسی کا اس کے خلاف نہیں بجزر وافض کے۔

### والثداعكم باالصواب

#### حوالهجات

- (1) وهية الزحيلي، دُا كثر، الفقه الاسلامي وادلته، ج1، ص59، دالفكر\_ دمشق، طبع نامعلوم\_
- (2) ابو بكر البيقى، احمد بن الحسين بن على (م 468هه)، السنن الكبرى، ج1، ص، 625، رقم الحديث 1991 باب ماروى في حي على خير العمل دارالكتب العلمية ــ بيروت ــ لبنان، طبع 1424هـ ـ 2003م ـ
- (3) ابو بكر البيقيى، احمد بن الحسين بن على (م 468هـ)، السنن الكبرى، ج1، ص، 625، رقم الحديث 1993 باب ماروى في حي على خير العمل دارالكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان، طبع 1424هـ ـ 2003م ـ
- (4): ابو بكر بن ابى شيبه ، عبدالله بن محد بن ابرا بيم (م 235 هـ)، المصنف فى الاحاديث والآثار ، ج، 1 ، ص، 195 ، رقم الحديث 2239 باب مَنْ كَانَ يَقُولُ فِي أَذَانِهِ حَيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَل كَتِبَة الرشد رياض، طبع 1409 هـ
- (5) ابو بكر بن البي شيبه ، عبد الله بن محد بن ابراتيم (م 235 هـ) المصنف في الاحاديث والآثار ، ح ، 1 ، ص ، 195 ، رقم الحديث 2240 باب مَنْ كَانَ يَقُولُ فِي أَذَانِهِ حَيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ كَتَبَة الرشد رياض ، طبع 1409 هـ
- (6) ابو محد القرطبّى، على بن احد بن سعيد بن حزم (م 456هه)، المحلى بالآثار، ج، 2ص، 194ر قم الحديث 331 باب مَسْأَلَةٌ بَيَانُ صِفَةُ الْأَذَانِ وَلَهُ الْأَذَانِ وَلَهُ الْأَذَانِ وَلَهُ الْأَذَانِ مِن المعلوم.
- (7) ابوالقاسم الطبراني، سليمان بن احمد بن ابوب (م 360ه)، المعجم الكبير، ج 1، ص، 352، رقم الحديث 1071 باب سَعْدٌ الْقَرَظُ، عَنْ بِلَالٍ رَضِي اللهُ عَنْهُ مُلتبدا بن تيميد قامره، طبع ثانيد
  - (8) ابو كرالبيعتى،السنن الكبرى،ج1،ص625درقم الحديث1994 بابباب مَا رُوِيَ فِي حِيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِد
  - (9) مسلم بن الحجاج أبوالحسن القشيري النيسابوري (المتوفى: 261هه) صحيح مسلم ب1، ص287 رقم الحديث 379 باب باب صِفَةِ الْأَذَانِ مكتبه دار إحماء التراث العربي - ببروت -
- (10) ابوعبد الرحمن النسائي، احمد بن شعيب بن على (م 303هـ)، السنن الصغراى، ج2، ص4، رقم الحديث 631 باب كَيْفَ الْأَذَانُ مكتب المطبوعات الاسلامية به حلب، طبع 1406هـ – 1986م-
- (11) ابوداؤد السحستاني، سليمان بن اشعث (275 هـ)، سنن الى داؤد، ج1، ص137، رقم الحديث 502، باب كَيْفَ الْأَذَانُ المكتبة العصرية، صيدا. بيروت، سن نامعلوم \_
  - (12)الضل
- (13) ابوزيد، بكر بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن بكر (م1429هـ)، مجم المناهى اللفظية وفوائد فى الالفاظ، 12، ص238، باب حِيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَل دار العاصمة للنشر والتوضيع ـ رياض، طبع 1417هـ -1996م ـ
  - (14)عبدالعزيزبن باز (م1420ه)، مجموع الفتاوي، 45، ص260، باب حول بعض الأمور البدعية والشركية طبعه محد بن سعدالشويعر
    - (15) حسام الدين بن موسى، ڈاکٹر، فتاويٰ پيالونک، ج6، ص، 122\_

#### ALI IBN ABI TALIB رخى الله عن. A CONCISE OVERVIEW OF HIS VIRTUES, LIFE AND SERVICES TO ISLAM

Basheer Ahmed Dars
(Lecturer Mehran University, SZAB Khairpur Mir's)

Dr. Abdul Ghani Shaikh (Institute of Language, University of Sindh, Jamshoro-76080, Sindh, Pakistan)

Dr. Zain-ul-abdin Sodhar (Institute of Language, University of Sindh, Jamshoro-76080, Sindh, Pakistan)

#### **ABSTRACT:**

Ali Ibn Abi Talib رضى الله عنه, whom prophet of Islam has declared as his brother, was the first child to embrace the prophethood of Muhammad مليالله who spent rest of his life as very close companion to him and dedicated his life to the cause of Islam becoming the scriber of Holy Quran, a hero of the ghazwat against the mushrikoon and oppressors, conqueror of Khabyar, the fourth caliph of Islam, a great Mujtahid sahabi, an eminence in calligraphy and Arabic linguistics. Ali ibn Abi Talib رضي الله عنه is one of the brightest stars from the galaxy of companions of the Prophet صلى الله who tirelessly dedicated his every single breath to the glory of the deen of Allah SWT. He carries numerous distinctions and virtues which make him a highly esteemed companion and leader. His marriage with in the second year of hijrah, is one عليالله in the second year of hijrah, is one of the most accoladed events which further strengthened his ties with Prophet of Allah ملولله who immensely loved his daughter. With Fatima, he fathered the great Imamain, Hasan and Hussain R.A along with Zainab and Umm Kalthum (May Allah be pleased with them all). The life of Ali R.A. is a model of purity, honesty, guardianship and astuteness. Though a massive area remained under his control and authority, his humbleness never let any ego or arrogance set in. He lived a simple, ate simple and adopted simplicity in everything he did. His services to Islam are countless and each of his noble services to Islam are cemented in its very foundations. His sacrifices in Mecca, his role in battles of Badar, Uhud, Khaybar to Ahzab, his noble caliphate, and above all, his companionship with our beloved Prophet ملے are glaring chapters in the history of Islam. Ali R.A's services to Islam cannot be summed up in a few pages. With this paper, we have aimed to present a few shining aspects from his life. His dignity can simply be understood from the hadith of Holy Prophet عليه الله in which he said to Ali R.A.: "You are in the same position with relation to me as Aaron (Harun) was in relation to Moses but with (this explicit difference) that there is no prophet after me"."

Keywords: Uhud, Badar, Khaybar, Ahzab, Asadullah, Zulfikar, Kharaj, sabaite, jahalyia, Rashida

#### **INTRODUCTION:**

Ali R.A., the fourth caliph of Islam, has offered so many noble services to the cause of Islam and his virtue are so many that volumes and volumes can be written to praise them. Being the first child to accept Islam from Prophet Muhammad #, a great warrior and victorious general, one of the greatest

mujtahid companions, a great jurist and the fourth of the rashidoon caliphs of Islam are some from the glaring virtues of Ali Ibn Abi Talib, May Allah be pleased with him and raise his ranks. Each aspect of the life of this gracious personality is so vivid and full of depth, that numerous channels and academic discussions stem out of it. Each moment of his life was dedicated to glorifying Islam, its preaching and furthering its cause. From being the leader of Muslim Ummah and ruler of a vast land to a humble man grinding flour, each chapter of his life is worth pondering a thousand times. His mercy was so much that even when the assassin attacked him in the mosque of Kufa, Ali directed his sons to provide all facilities to the assassin which are due for any other prisoner. The sixty-three years life of Ali R.A. present a model that can be seen the all the times to come as a true representation of the character we all should aspire to build. He was the true and genuine successor of the other three beloved rashidoon leaders of the Muslims: Abu Bakar, Umar and Othman, May Allah be pleased with them all and raise their ranks.

#### **HIS VIRTUES:**

Sa'd R.A., while explaining the three great virtues of Ali R.A., mentioned:

"If I find one of those three things (that made him so virtuous) for me, it would be more dear to me than the red camels. I heard Allah's Messenger (\*) say about 'Ali as he left him behind in one of his campaigns (that was Tabuk). 'Ali said to him: Allah's Messenger, you leave me behind along with women and children. Thereupon Allah's Messenger (\*) said to him: Aren't you satisfied with being unto me what Aaron was unto Moses but with this exception that there is no prophethood after me. And I (also) heard him say on the Day of Khaibar: I would certainly give this standard to a person who loves Allah and his Messenger, and Allah and his Messenger love him too. He (the narrator) said: We had been anxiously waiting for it, when he (the Holy Prophet) said: Call 'Ali. He was called and his eyes were inflamed. He applied saliva to his eyes and handed over the standard to him, and Allah gave him victory. (The third occasion is this) when the (following) verse was revealed: "Let us summon our children and your children." Allah's Messenger (\*) called 'Ali, Fatima, Hasan and Husain and said: O Allah, they are my family" Ali R.A. is among the 10 noble companions who were given the good news of their place in paradise during their lifetime (Jalal ad-Din as-Suyuti & Abdassamad Clarke, 1995, p. 181).

Explaining the matter of flag being given to Ali R.A., Umar Ibn Khattab R.A. mentions:

"Never did I cherish for leadership but on that day. I came before him with the hope that I may be called for this, but Allah's Messenger (\*) called 'Ali b. Abu Talib and he conferred (this honour) upon him and said: Proceed on and do not look about until Allah grants you victory" iv.

Prophet Muhammad wiped off the dust from Ali R.A. lovingly and gave him the name 'Abu Turab' which he loved. Sahl Ibn Sa'd R.A. said: "There was no name dearer to `Ali than Abu Turab (for it was given to him by the Prophet himself) and he felt delighted when he was called by this name. He (the governor of Medina at that time) said to him: Narrate to us the story of his being named as Abu Turab. He said: Allah's Messenger (a) came to the house of Fatima and he did not find `Ali R.A. in the house; whereupon he said: Where is your uncle's son? She said: (There cropped up something) between me and him which had annoyed him with me. He went out and did not rest here. Allah's Messenger (a) asked a person to find out where he was. He came and said: Allah's Messenger, he is sleeping in the mosque. Allah's Messenger (a) came to him and found him lying in the mosque and

saw that his mantle had slipped from his back and his back was covered with dust and Allah's Messenger (ﷺ) began to wipe it away from him (from the body of `Ali R.A.) saying: Get up, covered with dust (قُمْ أَبًا التُّرَابِ قُمْ أَبًا التُّرَابِ عَلَى . v

#### It is narrated by Aishah R.A.:

'A'isha reported that Allah's Apostle (\*) went out one morning wearing a striped cloak of the black camel's hair that there came Hasan b. 'Ali. He wrapped him under it, then came Husain and he wrapped him under it along with the other one (Hasan). Then came Fatima and he took her under it, then came 'Ali and he also took him under it and then said: Allah only desires to take away any uncleanliness from you, O people of the household, and purify you (thorough purifying)'i.

Ali R.A. was among the companions who washed his body for the funeral and put him in his blessed grave. This is indeed a status that no ordinary person can have. Ali R.A. mentioned that this is what the 'ahl' of a person can do for him:

"Ali, Fadl and Usamah ibn Zayd washed the Messenger of Allah (\*) and they put him in his grave. Marhab or Ibn AbuMarhab told me that they also made AbdurRahman ibn Awf join them. When Ali became free, he said: The People of the man (*Ahlahu*) serve him."

Loving him and other blessed companions is an essential requirement of belief of Ahlus Sunnah Wal Jama'ah. Imam Nasa'i records the narration that 'Ali R.A. said: "The Prophet [#] made a covenant with me that none would love me but a believer, and none would hate me but a hypocrite."

#### PARENTS, BIRTH AND CHILDHOOD:

Ali R.A. was a scion of Banu Hashim, the family of Holy Prophet. "His full name was Ali ibn Abi Talib ibn Abdul Mutalib. He was the paternal cousin of the Prophet and shared a grandfather with him in Abdul-Mutalib ibn Hakim. His father was Abi Talib, the full brother of Abdullah, the father of the Prophet ("Ali Ibn Abi Talib (RA)," 2014). "Before his death, Abdul Mutalib willed for his son Abdul Mutalib to take care of Muhammad Accordingly, he took the Prophet under his care when he was very young" (Nadvi, 1991, p. 38; Encyclopedia Britannica, 2016). Maulana Syed Suleiman Nadvi explains, "Abu Talib was not a very rich man, but he kept his nephew dearer to him than his own son". The affection that he developed with his nephew did not have any match with any of his other relations. He could never keep Prophet Muhammad away from him. Once he was going on for a journey to Syria. When everything got ready and he was about to depart, he became extremely sad thinking that he would have to leave his beloved nephew back home. His heart got filled with emotions and he said that 'By Allah I will take him with me and we will never separate" (Ibn Hisham, 2000, p. 25).

Fatima Bint Asad, Ali R.A's mother, was also a lady of great character and nobility. She belonged to the Banu Asad tribe. Like her husband, she also took care of Prophet Muhammad like her own son (Encyclopedia Britannica, 2016). She accepted Islam and migrated to Madina with other Muslims (Jalal ad-Din as-Suyuti & Abdassamad Clarke, 1995, p. 181). Upon her death, Prophet Muhammad ave his own shirt as a shroud (Nadvi, 1991, p. 39).

Being born in such a family, Ali R.A.'s love for Prophet Muhammad # was very natural.

Abu Talib R.A. had four sons (Talib, Aqeel, Jafar and Ali R.A.) and two daughters (Umm Hani and Jumana). Ali R.A. was the youngest son (ten years younger than Jafar R.A.). He was born 10 years before the grant of Prophethood to Muhammad (Zaheer, 2014). Many Shiites believe that Ali R.A. was born inside the Kaaba, however, the experts of prophetic traditions (Muhaditheen) do not accept this claim and mention Hakeem Ibn Hizam as the one who was born inside the Kaaba (الحديد, 1998).

Love for Prophet Muhammad was engrained in this family. Talib (Abu Talib's eldest son) used to praise Prophet Muhammad in his poetry and even though he had not openly accepted Islam, Mushrikeen knew very well who he really admired and praised. He also did not take part in the battle of Badr against the prophet and returned back (Nadvi, 1991, p. 42). Other three sons of Abu Talib, including Ali R.A. accepted Islam.

In the times of famine, Prophet Muhammad and Abbas R.A. went to Abu Talib R.A. to assist him through *Kafalah* (adopting and raising his children) in order to reduce his burden. Prophet Muhammad took Ali R.A. under his kafalah and Abbas R.A. took Jafar R.A.(Nadvi, 1991, p. 43; Encyclopedia Britannica, 2016)

#### **ACCEPTANCE OF ISLAM:**

After the prophet Muhammad was blessed with the prophethood, Ali R.A. saw him and Khadija R.A. offering prayer. He asked him about what it was. Prophet accordingly explained to him about the message from God. Ali R.A. had this conversation with the prophet at night and the very next morning he embraced Islam. Imam Suyuti mentions: "Abu Ya'la narrated that 'Ali, may Allah be pleased with him, said, 'The Messenger of Allah and Allah bless him and grant him peace, was sent (on his prophetic mission) on Monday and I accepted Islam on Wednesday'. His age when he accepted Islam was ten years old. It has been said that it was nine, eight, and it has even been said that it was less than that. Al-Hasan ibn Zaid ibn al-Hasan said: He didn't ever worship idols, because of his youth" (Jalal ad-Din as-Suyuti & Abdassamad Clarke, 1995, p. 182). Since accepting Islam, Ali R.A. never left Prophet in thick and thin.

"It was also said that Ali R.A. was the first person to embrace Islam, but the correct view is that he was only the first boy to do so. The same applied to Khadeejah R.A. who was the first woman to embrace Islam; Zayd Ibn Al-Harith was the first slave to become a Muslim, and Abu Bakr As-Siddeeq was the first freeman to believe in the message of Islam" (Muhammad & Al-Yazid, 2001, p. 322). It was narrated that "Ali, may Allah be pleased with him, said: "I was the first person to embrace Islam", but the chain of narrators mentioned for this hadith was not correct.

Ali R.A. used to accompany Prophet Muhammad in prayers. One day Abu Talib found his nephew and son offering the prayers. He asked Prophet Muhammad about what was the religion he was following. He explained to him that this is the religion of Allah, the religion of His Angels, the religion of His Messengers and religion of our father Ibrahim, May Allah's peace be upon him. Abu Talib said that I cannot leave the religion of my elders but till the time I am alive, I will not let anyone cause you any harm. He then asked his son about what he was doing. Ali R.A. explained that he has accepted the religion of Muhammad. Listening to this, narrators believe that Abu Talib responded by saying that he should continue to follow the Prophet as he only calls towards the good (Nadvi, 1991, pp. 54–55). Islamic Encyclopedia mentions Abu Talib in following words: "A true man of a true

character, he stood by the Prophet , without declaring faith in him, but bore, what sworn friends and protectors cannot normally bear." (Zaheer, 2014)

The history of Islam is strewn with examples of Ali's commitment to the cause of Islam and to Prophet Muhammad, may the mercy and blessings of Allah be upon him. When Prophet Muhammad called a meeting of his tribesman to explain the new faith and his position in it, he asked pointedly who would support him. When all those present grew quiet, Ali, even though he was a young boy, stood up and pledged his support (Professor Masud-ul-Hasan, 1982a; Zaheer, 2014).

#### **SERVICES TO ISLAM IN MECCA:**

Ali R.A. used to facilitate the ones who used to come to Mecca in search of truth. He used to guide them to Prophet Muhammad . Allah had granted him special wisdom and understanding to handle this task. His role in Abu Dharr Ghiffari's acceptance of Islam has been recorded by Imam Bukhari. Details are as follows:

Narrated Abu Jamra: Ibn `Abbas radhiallahu `anhu said to us, 'Shall I tell you the story of Abu Dharr's conversion to Islam?' We said, 'Yes'. He said, "Abu Dharr said: I was a man from the tribe of Ghifar. We heard that a man had appeared in Makkah claiming to be a Prophet. I said to my brother, 'Go talk to that man and talk to him and bring me his news.' He set out, met him and returned. I asked him, 'What is the news with you?' He said, 'By Allah, I saw a man enjoining what is good and forbidding what is evil.' I said to him, 'You have not satisfied me with this information.' So, I took a waterskin and a stick and proceeded towards Makkah. Neither did I know him (i.e. the Prophet ), nor did I like to ask anyone about him. I kept on drinking zam zam water and staying in the Mosque (Masjid Al Haraam). Then 'Ali radhiallahu 'anhu passed by me and said, 'It seems you are a stranger?' I said, 'Yes.' He proceeded to his house and I accompanied him. Neither did he ask me anything, nor did I tell him anything. The next morning, I went to the Mosque to ask about the Prophet but no-one told me anything about him. 'Ali passed by me again and asked, 'Hasn't the man recognized his dwelling place yet?' I said, 'No.' He said, 'Come along with me.' He asked me, 'What is your business? What has brought you to this town?' I said to him, 'If you keep my secret, I will tell you.' He said, 'I will do.' I said to him, 'We have heard that a person has appeared here, claiming to be a Prophet. I sent my brother to speak to him and when he returned, he did not bring a satisfactory report; so I thought of meeting him personally.' 'Ali said (to Abu Dharr), 'You have reached your goal; I am going to him just now, so follow me, and wherever I enter, enter after me. If I should see someone who may cause you trouble, I will stand near a wall pretending to mend my shoes (as a warning), and you should go away then.' 'Ali proceeded and I accompanied him till he entered a place, and I entered with him to the Prophet # to whom I said, 'Present (the principles of) Islam to me.' When he did, I embraced Islam immediately (Nadvi, 1991, pp. 56-57; "Story of the Conversion of Abu Dharr al-Ghifari - Sahih Bukhari," 2009).

According to a narration mentioned in Musnad Ahmed, Mustadrak Hakim, Sunan Nasa'l and Musnad Abi Ya'ala, once Prophet and Ali R.A. went to Masjid Al-Haraam. Prophet asked him to sit down. He then stood on his shoulders to reach the roof of Kaaba. Realizing Ali R.A.'s weakness, Prophet asked him to sit down. He then asked him to stand on his own blessed shoulders. Ali R.A. mentions

that he felt as if his height was reaching the skies at that time. He grabbed and idol from the roof of Kaaba and threw it away (Khalid, 2014, p. 40; Nadvi, 1991, p. 57).

About the night of hijrah of Prophet , Imam Suyuti mentions: "When he (the Prophet , may Allah bless him and grant him peace) told Ali R.A. to remain some days behind after him in Makkah, in order to repay some things entrusted to and deposited with the Prophet, may Allah bless him and grant him peace, and for him then to join his family, he did that" (Jalal ad-Din as-Suyuti & Abdassamad Clarke, 1995, p. 182). Before Prophet left, Allah SWT made him aware of plans of Quresh to come and try to kill him. Prophet asked Ali R.A. to sleep in his bed and informed him that they will not be able to harm him at all. Ali R.A. took a handful of dust with him and left his house reciting verses from Surah Yaseen. He threw that dust on the heads of Mushrikoon who could not see Prophet Muhammad leaving due to the shield that Allah created for His prophet. A passer-by asked this group about who were they waiting for. They said that they were waiting for Muhammad. They looked inside the house and seeing Ali R.A. they thought that Prophet had not left. In the morning, Ali R.A. woke up from the bed and showed his identity (Nadvi, 1991, p. 60). Ali R.A. stayed in Makkah for three days after this.

**Note:** There is a difference of opinion among the Muhaditheen regarding the authenticity of narrations related to Ali R.A. sleeping in Prophet's bed. Some consider them 'Hasan' (lesser than Saheeh but still considered as applicable and authentic inshaAllah) whereas some consider them 'daif' (weak). Wallahu Aalim. As it is neither related to a matter of Aqeedah nor with an act of worship, there may be leniency in its acceptance in accordance with the following:

- There are three conditions that must be fulfilled in order to use the weak Hadith. These conditions are laid down by Imam al Hafidh Ibn Hajar Al-Asqalani. 1- The weakness shouldn't be severe. 2- The weak Hadith should be used under already well-established principles (and should not bring in ideas of its own). 3- When a weak Hadith is used (after it fulfills the above two conditions), it should not be firmly believed to be said by the Messenger of Allah (peace be upon him), [lest we refer to him (peace be upon him) that which he did not say].
- It is reported that Ibn Abi Hatim said, he heard from Abi Ubdah who said, It was said to Abdullah Ibn Mubrak that A man narrated a (certain) hadith and he (ibn Mubarak) was told that the narrator is weak. Ibn Mubarak said, " One may narrate such narrations from [a weak narrator]. Ubdah asked him, " 'Such narrations' like? Ibn Mubarak said, " (those narrations pertaining to) Good conduct
- (adab), admonition (maw'iza), and Asceticism (zuhd)."<sup>x</sup>
- Similar opinion (i.e. use of weak ahadith in the case of Fadhail Amaal) is also reported from Suyuti who quotes a consensus on this<sup>xi</sup>.

#### **MIGRATION TO MEDINA:**

Three days after the Prophet , Ali R.A. went to Madina using his the same path that he followed. He reached the neighbourhood of Bani Amr' Ibn Awf where Prophet was present at the place of Kalthum Ibn Al-Hadam. By that time, Ali R.A.'s feet were torn because of excessive walking. Prophet was informed that Ali R.A. cannot walk. He went to see him. He started weeping seeing the condition of Ali's feet. Ali R.A. was in pain covered with blisters. The noble prophet applied his

sanctified saliva on Ali's sores. As all those present witnessed a miracle in the making, Ali R.A.'s feet were healed instantly. He never had problems with his feet for the rest of his life.(Haylamaz, 2015)

"The emigrants from Makkah were not to adjust themselves to the changed physical environments alone, they had to adjust themselves to changed social environments as well. To bring about such adjustment and rehabilitation the Holy Prophet established a fraternity among the Muslims from Makkah and those of Madina whereunder each emigrant was paired with a resident of Madina of the corresponding status. For their selflessness and help in the rehabilitation of the emigrants from Makkah in the society of Madina, the Madinites came to be known as 'Ansars' - helpers. The brotherhood that was established in Madina during this period shows to what heights men can rise when they are motivated by some noble purpose. The bonds established as a consequence of this brotherhood surpassed the ties of blood relationship" (Professor Masud-ul-Hasan, 1982b).

Note: According to the accounts that have come down to us the Holy Prophet paired all emigrants except Ali with the Ansar. According to some traditions quoted by Arman Sarhadi in his book Ali b Abu Talib, Ali felt great disappointment in being passed over in the process of pairing. It is stated that Ali went weeping to his house where he was consoled by his wife Fatima. Later the Holy Prophet paired Ali with himself (Haylamaz, 2015) declaring him his brother in this world and the hereafter. It is difficult to believe in the veracity of this tradition. By this time Ali was still unmarried, and it is prima facie untrue that his wife Fatima consoled him. Ali was a man of great courage who could face any ordeal, and he was not the man to weep because he was not paired with any Ansar. At this time Ali was a member of the family of the Holy Prophet. Ali had not acquired an independent identity of his own so far apart from being a member of the family of the Holy Prophet and the question of pairing him with any Ansar did not arise (Professor Masud-ul-Hasan, 1982b).

It was Ali R.A. who suggested to Umar R.A. during his Khilafah for the Hijra to be made as the beginning of the Islamic year with Moharram as its first month. Consequently, Caliph Omar in 21 A.H. or 641 A.D introduced the Islamic calendar in its present form (Dr. Abdus Sattar Ghazali, 2000).

#### **MARRIAGE WITH FATIMA:**

Ali became the Prophet's son-in-law when he married Fatimah after the Battle of Badr¹. On the thirteenth Year of ascendancy to the office of prophethood, Muhammad knotted his beloved daughter in marriage with Ali. Fatima R.A. was from Prophet Muhammad ''s first beloved wife, Khadija (RA) and he ممالية had a strong affiliation with her. Hassan and Hussain R.A. were the sons of Fatima and Ali, whom Prophet has decorated with the title as leader of youth in paradise 'Fatima was the only daughter of the Prophet who had children and hence her descendants came to be regarded as the progeny of the Prophet" (Nadwi, 1991).

It is reported that Ali R.A. went forward to take marriage proposal for Fatimah R.A. to Prophet Muhammad but in the presence of the Prophet, he became over-awed and tongue-tied. He stared at the ground and could not say anything. The Prophet then asked: "Why have you come? Do you need something?" Ali still could not speak and then the Prophet suggested: "Perhaps you have come

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to some narrations, the nikah was done after the battle of Uhud. Sheikh Syed Abul Hasan Nadvi has explained the weakness in such narrations in text and isnad. Shah Muhadith Dahelvi was also of the same opinion (Nadvi, 1991, p. 65).

to propose marriage to Fatimah." "Yes," replied Ali. At this, according to one report, the Prophet said simply: "Marhaban wa ahlan - Welcome into the family," and this was taken by Ali and a group of Ansar who were waiting outside for him as indicating the Prophet's approval.

Another report indicated that the Prophet approved and went on to ask Ali if he had anything to give as mahr. Ali replied that he didn't. The Prophet reminded him that he had a shield which could be sold. Ali sold the shield to Uthman for four hundred dirhams and as he was hurrying back to the Prophet to hand over the sum as mahr, Uthman stopped him and said: "I am returning your shield to you as a present from me on your marriage to Fatimah." Fatimah and Ali were thus married most probably at the beginning of the second year after the Hijrah. She was about nineteen years old at the time and Ali was about twenty-one. The Prophet himself performed the marriage ceremony. At the walimah, the guests were served with dates, figs and hais (a mixture of dates and butter fat). A leading member of the Ansar donated a ram and others made offerings of grain. All Madinah rejoiced.

"Abu Bakr had taken up the responsibility of purchasing the articles given to Fatima as her dowry. Similarly, A'isha and Umm Salma had lent assistance to 'Ali in cleaning and preparing his house for the marriage" (Nadwi, 1991).

Secondly, the Messenger of Allah (Allah bless him & give him peace) gave his beloved daughter a silver bracelet, two Yemeni sheets, four mattresses, one blanket, one pillow, one cup, one handgrinding mill, one bedstead, a small water skin and a leather pitcher (Mufti Muhammad ibn Adam, 2012).

Fatimah left the home of her beloved father for the first time to begin life with her husband. The Prophet was clearly anxious on her account and sent Barakah with her should she be in need of any help. And no doubt Barakah was a source of comfort and solace to her. The Prophet prayed for them: "O Lord, bless them both, bless their house and bless their offspring." In Ali's humble dwelling, there was only a sheepskin for a bed. In the morning after the wedding night, the Prophet went to Ali's house and knocked on the door.Barakah came out and the Prophet said to her: "O Umm Ayman, call my brother for me."

"Your brother? That's the one who married your daughter?" asked Barakah somewhat incredulously as if to say: Why should the Prophet call Ali his "brother"? (He referred to Ali as his brother because just as pairs of Muslims were joined in brotherhood after the Hijrah, so the Prophet and Ali were linked as "brothers".)

The Prophet repeated what he had said in a louder voice. Ali came and the Prophet made a du'a, invoking the blessings of God on him. Then he asked for Fatimah. She came almost cringing with a mixture of awe and shyness and the Prophet said to her: "I have married you to the dearest of my family to me." In this way, he sought to reassure her. She was not starting life with a complete stranger but with one who had grown up in the same household, who was among the first to become a Muslim at a tender age, who was known for his courage, bravery and virtue, and whom the Prophet described as his "brother in this world and the hereafter".

This blessed marriage lasted for 10 years till the death of Fatimah, may Allah be pleased with her and raise her ranks. Ali R.A. did not marry another woman while Fatimah R.A. was alive.

Despite his own family suffering with hunger, Ali R.A. was more concerned about the hunger of Prophet Muhammad and his family. Once he came to know about that Prophet did not have anything to eat. Upon hearing this, he left off to find some work so that he could buy some food for the Prophet. While searching for work, he reached the garden of Jew. That man offered him one date as a reward for pulling a bucket of water. Ali R.A. pulled 17 buckets and as reward collected 17 Ajwa dates. He presented those dates to Prophet who then asked him if it was the love of Allah and His messenger that prompted him to do that? Ali R.A. affirmed. Prophet explained that there is no one who loves Allah and His messenger and poverty doesn't come his way in such a manner. He, therefore, advised for all true lovers to prepare their shields for this. The Arabic words used is basically used for protective clothing that humans or horses wear to protect themselves from the weapons and hits. True lovers should accordingly make themselves strong and prepared like that (Nadvi, 1991, p. 70).

#### **ALI IN BATTLEFIELDS:**

In keeping to the brevity of this article, we set below some of the key battles:

- The Battle of Badr was won by the Muslims despite them being outnumbered and ill-equipped as compared to their opponents. At the start of the battle, the pagans requested for individual combat between heroes of the two armies. Ali was among the two emigrants who stepped up and killed his opponent. Once the battle had begun, Ali known to possess courage and exceptional skill in combat, killed several of the pagan heroes with several prisoners of war in tow.
- The Battle of Uhud in Shawwal 3 A.H. was a major loss for the Muslims. However, Ali's heroism was evident as he killed many of the polytheists and strived to defend the Prophet . He saved him from harm, receiving sixteen blows as he protected him and after the battle, treated the Prophet's wounds to ensure his recovery.
- After the battle, Ali and the other Muslims accompanied the Prophet ## to the fortress of Bani Quraithah. They battled the Jews who had previously cheated the Muslims. In this campaign, Ali carried the banner of the Messenger of Allah, fearless and their every intention of defending the religion, he had said, "By Allah, I shall go through what Hamzah went through (meaning martyrdom), or I shall breach their Fortresses." It was victory for the Muslims, one that highlights their unwavering faith in the defence of the religion, willingness and courage to fight for their cause.
- The Prophet ## had wanted to perform the Umrah and wanted it be known to the Quraish that he came in peace. He assigned Ali to draft the agreement. However when the polytheists of Quraish insisted the erasure of the words "Messenger of Allah", Ali refused to comply. His love and veneration for the Messenger ## were evident. The Prophet ## himself erased those words for he was adamant in creating a peaceful treaty, The Treaty of Hudaybiya.
- The campaign to Khaybar in 7 A.H. was deemed as a conquest of a strategic Jewish military colony which was their last foothold in the Arabian Peninsula that also served as an observation post for them in eyeing the activities of the Muslims. The Prophet ≝ started besieging the fortresses of Khaybar and conquered them one by one. It is narrated by Sahl R.A., as mentioned in Sahih Bukhari: "On the day (of the battle) of Khaibar the Prophet said, "Tomorrow I will give the flag to somebody who will be given victory (by Allah) and who

loves Allah and His Apostle and is loved by Allah and His Apostle." So, the people wondered all that night as to who would receive the flag and in the morning everyone hoped that he would be that person. Allah's Apostle asked, "Where is 'Ali?" He was told that 'Ali was suffering from eye-trouble, so he applied saliva to his eyes and invoked Allah to cure him. He at once got cured as if he had no ailment. The Prophet gave him the flag. 'Ali said, "Should I fight them till they become like us (i.e. Muslim)?" The Prophet said, "Go to them patiently and calmly till you enter the land. Then, invite them to Islam, and inform them what is enjoined upon them, for, by Allah, if Allah gives guidance to somebody through you, it is better for you than possessing red camels.". In this difficult battle with the Jews, he challenged the leader named Merhab and killed him, thus conquering the town.

- Conquered Mecca as pagans had broken their covenants. All commandeered one wing of the army, entered the city peacefully and proceeded to destroy the stone idols.
- In 9 Hijrah the Prophet led an army to Tabruk to the northern border of Arabia to deter the Romans who were trying to destroy the Islamic State. He left Ali to be the ruler of Medina in his absence. Ali was not satisfied because he wanted to join the Prophet in battle and felt the shame at being left behind. The Prophet said: "Do you not like to be to me like Harun was to Musa?" It was only upon hearing this analogy, Ali was then satisfied.
- When the Prophet sent the Muslims to perform the pilgrimage to Mecca, the Prophet sent Ali to read a proclamation, "No idolater shall after this year perform pilgrimage. No one shall run around the Ka'bah naked. Who has a treaty with the Prophet it shall continue binding till its end. For the rest, four months are allowed to every man to return to his territory, after which there will exist no obligations on the Prophet except to war to those people with whom treaties have been made."
- In the 10th year of Hijrah, the Prophet sent Ali to preach Islam to the people of Yemen. It was a very successful campaign for the entire Hamadhan tribe accepted Islam.

#### **CONTRIBUTION TO KNOWLEDGE:**

A numerous range of discipline from theology and exegesis and from law to Arabic grammar and Rhetoric are regarded as having been first adumbrated by Ali.

The scholars of seerah (Prophet's biography) have mentioned the names of the Sahabah who used to write down the wahy (revelation) or the letters of the Messenger (peace and blessings of Allaah be upon him). They were: Abu Bakr al-Siddeeq, 'Umar ibn al-Khattab, 'Uthmaan ibn 'Affaan, 'Ali ibn Abi Taalib, al-Zubayr ibn al-'Awwaam, 'Aamir ibn Fuhayrah, 'Amr ibn al-'Aas, Ubayy ibn Ka'b, 'Abd-Allaah ibn al-Arqam, Thaabit ibn Qays ibn Shammaas, Hanzalah ibn al-Rabee' al-Usaydi, al-Mugheerah ibn Shu'bah, 'Abd-Allaah ibn Rawaahah, Khaalid ibn al-Waleed, Khaalid ibn Sa'eed ibn al-'Aas (whom it was said was the first one to write down anything for him), Mu'aawiyah ibn Abi Sufyaan and Zayd ibn Thaabit. He requested them to do that and allocated this task to them (al-Munajjid, 2002).

He was highly admired for his understanding of religion. Abu Juhaifah (RAA) narrated, 'I asked 'Ali: 'Do you have any other Divine Revelation besides what is in the Qur'an? 'Ali said, 'No. By Him Who made the grain split (germinate) and created the soul, we have nothing besides the Qur'an except the gift of understanding the Qur'an, which Allah gives a man, besides what is written in this manuscript."<sup>xiii</sup>

"There are a lot of sayings narrated by 'Ali (R.A.) on the exegesis of the Glorious Qur'an which are mentioned in detail in the book At-Tafseer Al-Mumad Bi Asaaneedihi. Ibn Sa'ad reports that 'Ali, may Allah be pleased with him, said: 'By Allah, no verse was revealed without my knowing the reason for its revelation, where it was revealed, and the person who was the caused of its revelation; indeed my Lord has granted me sound memory, mind, and honesty of speech'. On the authority of Ibn Sa'd and others who report that Abu At-Tufayl said that 'Ali (R.A.) stated: 'Ask me anything about Allah's Book, for I know everything about the verses therein: that is, those were revealed during the day and night, and the verses that were sent to the Prophet \*\* while he was on mountains" (Muhammad & Al-Yazid, 2001, p. 327).

He was not only one of the most knowledgeable exegesists but also an excellent memorizer of hadith. "He related five hundred and eighty-six hadith from the Prophet ##, may Allah bless him and his family and grant them peace." (Jalal ad-Din as-Suyuti & Abdassamad Clarke, 1995, p. 183)

Ali R.A was also a great scholar of Arabic language literature and he is considered to be a pioneer in the field of Arabic grammar (Nahv) and rhetoric /Balaghah (Maulana Muhammad Jameel, 2011, p. 19). Had these fields not being there, it would have been very difficult to interpret the correct meaning of Quran and Sunnah. It was because of the mistakes that people with lesser knowledge started to do that companions of the blessed Prophet Muhammad initiated and emphasized the field of Arabic Nahv.

Mufti Atta ur Rahman Multani quote the following in his book "Kashifah", the Sharh of Nahv book 'Kafiah (Mufti Atta ur Rahman Multani, 2000, pp. 7–8):

- Abul Aswad Duwaili mentions that once he went to see Ali R.A. and found him very worried. Ali R.A. mentioned that he saw someone speaking incorrectly. Based on this, he showed his intent to write a book on usools (fundamentals) of the Arabic language. When he (Abul Aswad) came back after a few days, Ali R.A. gave him a book which contained rules and Nahv. A similar case is narrated about Umar R.A. as well who saw a person interpreting a Quranic verse incorrectly. He accordingly advised Abul Aswad to compile laws of the language.
- Similarly, someone spoke wrongly in front of Muaviyyah R.A. When Ali R.A. came to know about this, he wrote two chapters on Nahv to correct the mistake that was observed.

With regards to the eloquence of Ali R.A., Mufti Yusuf Moosagie explains that his style of writing was so majestic that it cannot be surpassed. His phrases are exemplary in wisdom and his expressions are filled with beauty and strength. It is mentioned that besides Nabi we cannot find anyone more eloquent in Arabic than Ali R.A. There was none who was as articulate and well-spoken as him. The fluids of eloquence flowed from his tongue and his writings were filled with insightful and strong proofs. It is unanimously agreed that he was one of the greatest orators and writers (Mufti Yusuf Moosagie, 2015). Numerous short sayings of Ali R.A. have become part of general Islamic culture and are quoted as aphorisms and proverbs in daily life. They have also become the basis of literary works or have been integrated into poetic verses in many languages.

#### ALI'S RELATIONS WITH OTHER RIGHTLY GUIDES CALIPHS:

There are numerous events and incidents that show us the mutual love and respect they had for each other. Some of these are summarized below:

- A strict follower of the Prophetic ways, 'Ali even tried to imitate 'Umar . When suggested that he alight into the "White Palaces" of the former Persian rulers of Iraq, he refused on grounds that earlier to him, 'Umar had rejected the suggestion to alight therein (Zaheer, 2014).
- Umm Kulthum was the second daughter of 'Ali and Fatimah, and the youngest of their four children. She was born in about the year 6 AH. She became of marriageable age during the khilafah of 'Umar ibn al-Khattab, and the khalifah asked for her hand in marriage. 'Ali said, "I had kept my daughters for the sons of Ja'far." 'Umar said, "Marry her to me, O Abul Hasan, for by Allah, there is no man on the face of the earth who seeks to achieve through her good companionship that which I seek to achieve." 'Ali said, "I have done so." Then 'Umar came to the Muhajiroon between the grave [of Rasoolullaah (s.a.w.s)] and the pulpit. They—'Ali, 'Uthman, Zubayr, Talhah and 'Abd ar-Rahman—used to sit there, and whenever a matter used to arrive from the frontiers, 'Umar used to come to them there and consult with them. He came to them and said, "Congratulate me." They congratulated him, and asked, "With whom are we congratulating you, O Ameer al-Mu'minin?" He replied, "With the daughter of 'Ali ibn Abi Talib." Then he related to them that the Nabi said, "Every tie of kinship, and every association will be cut off on the Day of Qiyamah, except my kinship and my association." ['Umar said,] "I have had the companionship of Rasoolullaah (s.a.w.s); I would like also to have this [kinship]"(Ibn Saad, 1990, p. 338). The marriage of Umm Kulthum has been unanimously accepted as a fact of history by all major biographers and historians. Its authenticity has never been contested by anyone—not even the staunchest Shi'ah—during the first four centuries after the Hijrah. It was only during the fifth century that ash-Shaykh al-Mufid (died 413 AH) appears to have woken up to the threat that the acceptance of this marriage holds for the doctrine of the Shi'ah and their particular view of history.
- Maulana Imdad ul Hasan Nomani explains that, for the marriage between Ali R.A. and Fatima R.A., Prophet # made Abu Bakr and Umar witnesses (Nomani, 2015).
- Three of Ali R.A.'s sons were named as Abu Bakr, Umar and Uthman
- Ali R.A.'s sons followed in his footsteps; both Al Hasan and Husayn had sons named Abu Bakr. This was mentioned by Al Yaqoobi and Al Masoodi, who were both Shia historians.\*\*
- Asma bint Umays R.A. had been the wife of Jafar ibn Abi Talib R.A., the brother of Ali R.A.; After Jafar R.A. died, she married Abu Bakr and bore him a son whom he called Muhammad. Ali R.A. appointed him as the governor of Egypt. When Abu Bakr died, Ali Ibn Abi Talib R.A. married her and she bore him a son whom he called Yahya.\*v
- Also another sign of love and friendship between Abu Bakr and Ahl Al Bayt was that the granddaughter of Abu Bakr (r) was married to Muhammad Al Baqir, the grandson of Ali, who is considered the fifth Imam by the Shias. Professor Ehsaan Elahi Zaheer quoted from the books of the shia themselves, proof of the connection and ties through marriage that existed between the family of Abu Bakr and Ali. Qasim ibn Muhammad ibn Abi Bakr the grandson of Abu Bakr and Ali ibn Al Husayn ibn Ali ibn Abi Talib were maternal cousins. i.e Muhammad's and Al Husayn's wives were sisters. They were the female prisoners captured at the time of Umar; they were the daughters of Yazdagrid ibn Shahriyar and the granddaughters of Chosroes. Professor Zaheer discussed this issue in detail in order to prove

ties through marriage and the love and friendship that existed between Abu Bakr and Ahlal Bayt (As explained in his book "Ash Shiah Wa Ahlal Bayt"). All of these ties of marriage prove the bond of love respect and friendship that existed between Abu Bakr and Ali and their descendants.

- Near the days of assassination of Uthman R.A., a group of armed rebels marched to Medina and was met by Ali ibn Abi Talib at the outskirts, who explained the gravity of the error and the falsehood of the rumours to them. The plea fell on deaf ears, and they went ahead to confront Uthman and put his household under a long siege. Ali bin Abi Talib sent his sons Al-Hasan and Al-Husain along with several others to defend Uthman (Khan, 2014; Hadith of the Day, 2012).
- Baqir Majlisi, a Twelver Shia theologian explains the role of Abu Bakr and Umar in the marriage of Ali with Fatima. This, unfortunately, is seldom explained by contemporary shias to their followers in order to deceive them into hating the noble companions of messenger of Allah . Baqir Majlisi explains: "Next day, Abu Bakr, Umar and Saad bin Muadh were sitting in the masjid Nabwi. Abu Bakr said that the nobles of Quraish asked the Prophet ## about the hand of Fatima (i.e they wanted to marry her), he replied that the matter of Fatima is with Allah, whomever He wills, He will marry her to him." And Ali hasn't talked to the Prophet # about this, and in my opinion, nothing is stopping Ali except poverty. Then Abu Bakr said to Umar and Muadh, stand up and let's go to Ali and convince him for asking the hand of Fatima R.A., if poverty is stopping him, then we shall help him. Saad said, "You are absolutely correct O Abu Bakr". So they stood up and then went to Ali. Ali was not present at his home, He had gone to the garden of an Ansari to water it for wages. They reached there, Ali inquired the reason for their coming, upon which Abu Bakr said "You have excelled others in good deeds and you are close to the Prophet # also, what is prohibiting you from asking the hand of Fatima. When Ali heard this, his eyes filled with tears. He said "Who doesn't want to marry Fatima? But due to poverty, I feel shy to express my sentiments." So they convinced him for this matter and he agreed to go to the Prophet . Ali came back to his home, and then went towards the Prophet .xvi
- Uthman R.A. was the one who assisted Ali R.A. in managing his Mahr for Fatimah R.A. and bearing other expenses. When Ali married Fatimah R.A., Uthman R.A. bought Ali R.A.'s armor for five hundred dirhams. Four hundred was set aside as mahr (dower) for Fatimah R.A.'s marriage, leaving a hundred for all other expenses. Later Uthman R.A. presented the armor back to Ali R.A. as a wedding present (Rogerson, 2006). This way, Ali R.A. got the money as well his armor back. Such was the love between these blessed companions<sup>xvii</sup>.
- Masruq narrates from Aisha (Prophet wife and Abu Bakr R.A.'s daughter) and Umm Salma that they said that the Prophet (s) ordered them to make preparations for Fatima's going to Ali. So we brought mud from the valley of Batha, then prepared the home, and cleaned it. Then we made two cushions with our hands. Then prepared food with dates and munqa, and arranged drinkable water. Then we placed a wood in the corner of the house so that clothes and water vessels can be hanged on it. Aisha and Umm Salma narrates that they didn't see any better marriage than the marriage of Fatima (Ibn Maja, Kitabun Nikah, Babul Walima). Tusi in his 'Amali' has narrated a similar tradition that the Prophet ordered his wives to decorate the house for Fatima, which they did.xviii
- Al-Husayn ibn 'Ali (radhiallahu 'anhu) mentioned that: "'Umar said to me on day, 'O my son, why don't you come and join us sometimes?' So I came one day but he was alone with

Mu'awiyah and Ibn 'Umar was at the door but was not granted admittance, so I went back. He met me after that and said, 'O my son, did I not see you coming to us?' I said, 'I came but you were alone with Mu'awiyah, and I saw Ibn 'Umar come back, so I came back.' He said, 'You have more right to be given permission to enter than 'Abdullah ibn 'Umar, for all the blessings we have, as you can see, are caused by Allah, then you (i.e., Ahlul-Bayt),' and he laid his hand on my head."xix

- The scholar Shibli an-Nu'mani said in his book Al-Faruq, under the heading, "Rights and Etiquette Between the Family and the Companions (of the Prophet)" that 'Umar did not make any decision about any serious matter without consulting 'Ali, who used to advise him with all sincerity. When he travelled to Bayt al-Maqdis (Jerusalem), he appointed 'Ali in charge of matters of the caliphate in Madinah. Throughout the life of 'Umar, 'Ali was a sincere advisor who feared for 'Umar's life. 'Umar loved 'Ali and there was deep affection and mutual trust between them. Yet despite that some people still insist on distorting history and narrating reports that suit them and their whims and desires, so as to give us a picture of the rightly guided Caliphs which suggests they were all plotting against one another and all their affairs were run from behind the scenes (Dr. 'Ali Muhammad as-Salabi, 2007).
- Imam Ibn Kathir mentions that When Uthman R.A. was martyred, Ali R.A. came to Uthman R.A. and fell on him and wept, so much that it seemed as he has joined him (i.e he has also passed away)<sup>xx</sup>. Al-Baladhari quoted in the 'Lineages of the Nobles' from al-Mada'ini from Salama b. `Uthman from`Ali b. Zayd from al-Hasan. He said, "`Ali came in one day to his daughters and they were wiping their eyes. He said, 'Why are you weeping?' They said, 'We are weeping for `Uthman.' He wept and said, 'Weep then.'"
- Shia book states: When `Uthman was murdered, he was sitting reading from the Quran. His wife jumped up and began to scream, "They have killed the Emir of the Believers!" Al-Hasan and Al-Husayn came running but found `Uthman had already passed away, and they began to weep. `Ali, Talhah, Az-Zubayr, Sa`d, and other Muslims from the Muhâjirûn and the Ansâr (Supporters) were informed about that, and when `Ali arrived at `Uthman's house, he was driven to distraction with grief. He said to Al-Hasan and AlHusayn, "How come that the Emir of the Believers was killed while you were guarding his door?" Then he slapped Al-Hasan on the face, struck Al-Husayn in the chest, and sharply reproached Muhammad Ibn Talhah and `Abdullah Ibn Az-Zubayr.\*

#### **CALIPHATE:**

With the departure of Prophet Muhammad Alpha, the office of Islamic caliphate came into existence. Abu Bakar R.A. became the frist caliph of Islam followed by Umar, Othman, and Ali (may Allah be pleased with them all) – the four rashidoon (rightly guided caliphs according to Ahlus Sunnah Wal Jama'ah). These noble companions of Holy Prophet Alpha, did an outstanding job in furthering his mission of connecting mankind to its Creator through the bond of brotherhood that Islam brought to humanity. During the caliphate of first three rashidoon caliphs, Ali R.A. remained a tower of support and assistance for them. Ali was the member of their Consultative body (Shura).

Ali (R.A.) took a pledge of loyalty on the hand of Abu Bakr R.A. in the mosque after both the leaders praised each other (al-Munajjid, 2014). Ali R.A. helped him throughout his Khilafat. He was also very

active during the time of Umar R.A. and also married his daughter, Umm-i-Kulthum to him. He was among the panel of six persons who had to select the Khalifa amongst them after Hazrat Umar (R.A.). He also remained a member of Shura in the caliphate of Uthman R.A.

Conspiracies in the last few years fo Uthman R.A.'s caliphate resulted in his assassination and a fitan that transferred over the era of Ali R.A. as caliph. The insurgents' shameful act of assassination of the Khalifa could never have been imagined by Ali R.A. or any other eminent Companion at Medina. It came as a total surprise to Ali (R.A.) whose two sons, Hassan and Husain (R.A.) were guarding the gate of Othman's residence. The insurgents after climbing the back wall of the residence had assassinated the Khalifa. The assassination of Uthman R.A. was really due to the creation of faction among the Muslim community which was the goal of 'Abdullah Bin Saba and his followers (the insurgents), and they achieved it. After the assassination of Uthman, the insurgents virtually controlled the capital, Medina, for several days. The Muslims were frightened and sat behind closed doors. After the assassination of Uthman (R.A.) an unprecedented calamity had fallen on the Muslims and for three days, Medina was without any government. Afterwards, the insurgents approached Ali (R.A.) to be the Khalifa. Ali R.A. did not accept this offer initially but upon insistence from people of Madina, he accepted to be the Caliph(Nadvi, 1991, p. 228).

"As soon as 'Ali R.A., may Allah be pleased with him, was made caliph, he delivered a keynote address. He started off by reminding Muslims of the Glorious Qur'an which Allah revealed to guide man to the right path. He next called on them to do good and forsake evil. He also told them to fulfill Allah's Obligations and to preserve His sanctities, on top of which is the sanctity of a Muslim's life. 'Ali R.A. hence publicly declared his views regarding any act of aggression against a Muslim, be it a caliph or otherwise. In his address, he also highlighted points of strength in the Muslim nation and urged them to strive for the sake of Almighty Allah, fear Him and abide by His Commands so as to win His handsome reward" (Muhammad & Al-Yazid, 2001, p. 352).

Later on in his era, Ali R.A. faced numerous problems with regards to assassination of Ali and punishment of those who committed this act.

Ali R.A. moved the capital to Kufa. Sheikh Syed Abul Hasan Nadvi explains various wisdoms behind this. One of the wisdoms was to clean Madina, the beloved city of Prophet Muhammad , from all fitan that were happening at that time (Nadvi, 1991, p. 237). Utadh Aqqad explains that the wisdom behind this was to ensure that Islamic capital is positioned at such a strategic geographical location which is the meeting point of various nations and which is the mutual trades' passage for Hind, Persia, Yemen, Iraq and Syria. Kufa was also flourishing in knowledge at that time and had the right qualities to be made the capital of Islamic Ummah.

Khwarij came out with strength in the Ali R.A.'s time as well. 12000 men from the army of Ali R.A. "separated" themselves and got called as "Khwarij". The basis of their separation was incorrect understanding and misinterpretation of religion. Learned companions discussed matters with them and some of them repented whereas others chose to remain firm on their ignorance and juhl. Once a man from the Khwarij interrupted Ali R.A. in his Khutbah and said that he had done shirk. Listening to this, other people from Khwarij also started shouting "La Hukmu Illa Billlah" (No order except Allah's). Ali R.A. responded to it with very deep words saying that "These words are had but the

intent and interpretation of those who are saying it is not". This is indeed a matter to ponder and reflect for khwarij of our times as well who misinterpret the religion and cause harm unjustly.

Khwarij went to extreme in their views and even declared Ali R.A. as a kafir, Naoozu billah. The other group that grieved Ali R.A. were the sabaiyyah which went to the other extreme and raised Ali R.A. to a status that neither he claimed nor it was given to him by Allah and His Messenger . Syed Abul Hasan Ali Nadvi has explained these two groups at length in his book Al-Murtaza.

#### **DEATH**

The dissenters had set out to assassinate Ali, Mu'awiyah and Amr bin Al Aas. One night, one of the conspirators, Abdur-Rahman bin Muljim came into the mosque in Kufar and hid in it, aware that Ali would be offering his fajr prayers in the morning. As he began to pray, Abdur-Rahman came forward and stabbed him several times with a dagger, penetrating on the brain through the scar of an old wound. After he was found lying wounded on the prayer mat, Ali said to his son: "Treat the man kindly and give him food and water. If I die, his life is left to justice, and he shall be slain for the deed he had done; but do not mutilate him, for that was forbidden by the Prophet ..."

"From the miracle of prophethood was that the Prophet described to him the way Ali's martyrdom would occur. Ammar bin Yasir reported that the Prophet said to Ali" "The most wretched of men are two: the people of Thamud who killed the camel and the one who would strike you over here (i.e. on the head) until your beard is wet with your blood."

On Friday, 20 Ramadan, 40 Hijri, Ali passed away. He was sixty-three. Ali had always asked Allah that he die as a martyr for the cause of Islam and Allah accepted his prayers.

May Allah bestow His mercy on Ali for his full dedication to the welfare of Islam and the Muslims

#### **CONCLUSION:**

Ali R.A. is undoubtedly one of most noble companions of the blessed Prophet Muhammad whose services for Islam and Prophet Muhammad are engrained in each and every stage of his life. He belonged to the family of nobles and his offsprings bring nothing but nobility to this ummah. His knowledge, Zuhd, Taqwa, humility, brevity, modesty, mercy and nobility are some of his innumerable virtues that serve as a model for all the humanity for all the times to come.

#### **NOTES:**

| i     | Musnad Ahmad (3/3) No. 11012, Sunan Tirmidhi (5/656) No. 3768, Mustadrak al-Haakim (3/182) No.           |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | 4778. Some reports also suggest that Muhsin to be among his offsprings (Nadwi, 1991).                    |
| ii    | Sahih Muslim, Book 44, Hadith 47. Retrieved on 2/9/16 from: http://sunnah.com/muslim/44                  |
| iii   | Sahih Muslim, Book 44, Hadith No. 50                                                                     |
| iv    | Sahih Muslim, Book 44, Hadith No. 52                                                                     |
| v     | Sahih Muslim, Book 44, Hadith No. 59. This incident is also reported in Sahih Bukhari Book 62, Hadith    |
|       | 54 and Sahih Bukhari, Book 78, Hadith 228                                                                |
| vi    | Sahih Muslim, Book 44, Hadith No. 91                                                                     |
| vii   | Sunan Abi Dawud, Book 21, Hadith 121                                                                     |
| viii  | Sunan Nasa'l, Book 47, Hadith 38; Grade Sahih                                                            |
| ix    | Tadreeb arRawi, 1/456 and Fath ul Mughees, 1/268                                                         |
| x     | Ibn Abi Hatim , Al Jarh wa Ta'deel, 2/31, Ibn Rajab , Shark Hal Tirmizi, 1/73                            |
| xi    | Tadreeb ur Rawi 1/350                                                                                    |
| xii   | Saheeh al-Jami al Sagheer 3182                                                                           |
| xiii  | Reported from Imam Bukhari and mentioned in Bulugh ul Maraam (English), Book 9, Hadith 1204              |
| xiv   | Tareekh al-yaqoobi,2/228;an-Nateejah wal-Ishraf,p.82                                                     |
| xv    | As Sulami: Khilafat Ali Ibn Abi Talib wa Tarteeb Wa Tahdeeb,Kitab Al Bidayah Wan-Nihayah,p.22            |
| xvi   | Jila ul Ayun, p. 122-123, Bihar al Anwar , Vol. 10, p. 37-38 (A similar tradition is present in Amali of |
|       | Shaikh Tusi, Vol. 1, p. 38 with slight difference)                                                       |
| xvii  | Manaqib, by Khwarizmi, p. 252-253, Kashaful Ghumma, Vol. 1, p. 485, Bihar al Anwar, Vol. 10, p. 40       |
| xviii | Amali, by Tusi, Vol. 1 , p. 40                                                                           |
| xix   | Al-Isabah, 1/133                                                                                         |
| xx    | Al bidaya wa alnihaya Vol. 7,p. 193                                                                      |
| xxi   | Al awaasim min al qawasim, pg 82; Al Ansab, wal Ashraf, Vol. 5, p. 103                                   |
| xxii  | Al-Mas`ûdî, Abul-Hasan `Alî Ibnul-Husayn Al-Mas`ûdî (d. 345/956), Murûj Adh-Dhahab wa Ma`âdin Al-        |

#### **REFERENCES**

Jawhar, vol 2, page 344]

- Ali Ibn Abi Talib (RA). (2014). Retrieved from http://hadithoftheday.com/ali-ibn-abi-talib-ra/
- al-Munajjid, S. M. S. (2002). *The scribes of the Prophet (peace and blessings of Allaah be upon him)*. Saudi Arabia: Islam QA. Retrieved from https://islamqa.info/en/20968

- al-Munajjid, S. M. S. (2014). Oath of allegiance (bay'ah) of 'Ali ibn Abi Taalib to Abu Bakr as-Siddeeq (may Allah be pleased with them both). Saudi Arabia: Islam QA. Retrieved from https://islamqa.info/en/147540
- Dr. Abdus Sattar Ghazali. (2000). The Calendars. Ghazali Dot Net. Retrieved from http://www.ghazali.net/calander/Hijra/body\_hijra.html
- Dr. 'Ali Muhammad as-Salabi. (2007). "Umar"s Respect and Love for the Prophet's Family (Ahlul-Bayt). In *Umar ibn Al-Khattab His Life & Times* (Vol. 1). International Islamic
   Publishing House. Retrieved from http://sunnahonline.com/library/history-of-islam/536-umars-respect-and-love-for-the-prophets-family-ahlul-bayt
- Encyclopedia Britannica. (2016). Ali | Muslim caliph. Retrieved February 21, 2016, from http://www.britannica.com/biography/Ali-Muslim-caliph
- Hadith of the Day. (2012). Uthman Ibn Affan (RA). Retrieved from http://hadithoftheday.com/uthman-ibn-affan-ra/
- Haylamaz, R. (2015). Ali ibn Abi Talib. Işık Yayıncılık Ticaret.
- Ibn Hisham. (2000). Sirat Ibn Hisham Biography of the Prophet Abrdiged by Abdus Salam
   M. Harun. Egypt: Al-Falah Foundation Translation, Publication and Distribution. Retrieved
   from https://archive.org/stream/SiratIbnHisham#page/n2/mode/2up
- Ibn Saad. (1990). At-Tabaqat al-Kubra (Muhammad 'Ab al-Qadir 'Ata, Vol. 8). Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah.
- Jalal ad-Din as-Suyuti, & Abdassamad Clarke. (1995). *History of the Khalifahs* (3rd ed.).

  London: Ta-Ha Publishers Ltd. Retrieved from

  https://archive.org/stream/TheHistoryOfTheKhalifahsSuyutiEnglish/TheHistoryOfTheKhalifahs%20Suyuti%20English#page/n1/mode/2up

- Khalid, A. N. S. ullah. (2014). Seerat Ali ul Murtaza. Pakistan: Dar ul Andulus. Retrieved from https://ia801306.us.archive.org/18/items/SeeratAliAlMurtazaR.A/Seerat-Ali-Al-Murtaza%20(%20R.A%20).PDF
- Khan, S. (2014). Uthman Ibn Affan: The Third Caliph of Islam. Goodword Books.
- Maulana Muhammad Jameel. (2011). Sa'ai al Faqeer Urdu Sharh Nahw Meer. Pakistan:
   Maktabah Mahmoodiyyah.
- Mufti Atta ur Rahman Multani. (2000). Kashifah Sharh Kafiah. Pakistan: Maktabah
   Shari'ayyah. Retrieved from http://www.scribd.com/doc/216044339/kashifaurdusharhkafia
- Mufti Muhammad ibn Adam. (2012, July 28). Custom of the Bride Paying Dowry (mahr).
   Retrieved from http://islamqa.org/hanafi/daruliftaa/7809
- Mufti Yusuf Moosagie. (2015). Poetry Of Ali RA Insight Into The Eloquence of Ali RA. Radio
   Islam. Retrieved from
   https://archive.org/embed/PoetryOfAliRAInsightIntoTheEloquenceOfAliRAThurs19.06.2015
- Muhammad, T. A. A.-S., & Al-Yazid, N. K. E.-D. A. (2001). Biographies of the Rightly-Guided Caliphs Prepared from the works of Ibn Katheer, At-Tabari, As-Syooti, and other historians.
  (M. I. Kamara & J. McEwan, Eds.). Egypt: Dar Al—Manarah For Translation, Publishing & Distribution. Retrieved from https://ia902508.us.archive.org/28/items/en\_Biographies\_of\_the\_Rightly-Guided\_Caliphs/en\_Biographies\_of\_the\_Rightly-Guided\_Caliphs.pdf
- Nadvi, S. A. H. A. (1991). Al-Murtaza (3rd ed.). Karachi: Majlis Nashariyat e Islam. Retrieved from https://ia601002.us.archive.org/19/items/AlMurtaza/Al%20Murtaza.pdf
- Nadwi, S. A. H. A. (1991). The Life Of Caliph Ali. (S. M. Ahmad, Trans.). India: ISLAMIC
   RESEARCH & PUBLICATIONS. Retrieved from http://www.muslim-library.com/english/the-life-of-caliph-ali/

- Nomani, M. I. ul H. (2015). Wedding witnesses of Ali RA and Fatima RA. Pakistan: Message
   TV. Retrieved from https://www.youtube.com/watch?v=\_abz6OWJ\_dl
- Professor Masud-ul-Hasan. (1982a). Khalifa Ali bin Abu Talib Conversion to Islam. In Hadrat
   Abu Bakr, Umar, Usman, Ali (ra) 4 Vol. Set. Islamic Publications (Pvt) Ltd. Retrieved from
   http://www.alim.org/library/biography/khalifa/content/KAL/4/5
- Professor Masud-ul-Hasan. (1982b). Khalifa Ali bin Abu Talib Early Days in Madina. In
   Hadrat Abu Bakr, Umar, Usman, Ali (ra) 4 Vol. Set. Islamic Publications (Pvt) Ltd. Retrieved
   from http://www.alim.org/library/biography/khalifa/content/KAL/9/2
- Rogerson, B. (2006). The Heirs of the Prophet Muhammad: And the Roots of the Sunni-Shia
   Schism. Little, Brown.
- Story of the Conversion of Abu Dharr al-Ghifari Sahih Bukhari. (2009, July 23). Retrieved
   from http://abdurrahman.org/2009/07/23/story-of-the-conversion-of-abu-dharr-al-ghifari/
- Zaheer, S. I. (2014). Ali Ibn Abi Talib Biography (d. 40H) علي بن أبي طالب. In Islamic Encylopedia.
   Retrieved from http://islamicencyclopedia.org/public/index/topicDetail/id/116
- ابن ابي الحديد. (1998). شرح نهج البلاغة. دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت / لبنان

#### SEED GRAIN POLICY ACCORDING TO ISLAMIC LAW

### يى الجيح دى سكالر هزاره يونيور سلى مانسهره، خيبر پختون خواه، پاكستان

#### **ABSTRACT:**

Agriculture is the one of the oldest profession in the world. Not all the countries have provisions to make use of this prosperous occupation. But those who Allah SWT has blessed with right conditions for agriculture strive hard to make best use of it. However, in doing so, there are some key considerations that need to be kept under consideration. For achievement and progress in this field, Muslims need to adopt such policies which are not only according to worldly standards but also qualify our religious laws and matters of Sharia prescribed in this regard. In this paper, we have provided a brief summery about the "Seed grain policy" from the Islamic point of view and explained how it ensures the just rights for all stakeholders involved in the process.

Key Words: Seed Grain Policy, Islam, Agriculture, Human Rights

### معانی:

اردوفارسی لغت کے مطابق لفظ تخم کے معانی نیجی دانہ یااصل کے ہو سکتے ہیں اوب کہ یہی لفظ عربی لغت لسان العرب کے مطابق دوسرے معنوں کے ساتھ "حد" کے معانی میں استعال ہوا ہے۔ لہذااعراب ساتھ "حد" کے معانی میں استعال ہوا ہے۔ لہذااعراب کے مطابق بھی "حد مقرر کرنے کے "معنی میں استعال ہوا ہے۔ لہذااعراب کے تبدیل ہونے سے معنوں میں تبدیلی رونما ہو جاتی ہے۔ 3 انگریزی لغت کی مشہور ڈکشنری Ox ford کے مطابق بیج کے لئے Seed کا لفظ استعال ہوا ہے۔ 4 اجناس جنس کی جمع ہے جس کی معنی قشم ،اصل ،صفت ،مال واساب پاسامان وغیر ہو سکتے ہیں۔ 5

### تخم كامفهوم:

تخم کے شروع میں جنین کی تیاری کے ساتھ بیض دان کے دوسرے حصوں میں تبدیلیاں رونماہوتی ہیں اور ایک جسیم ساخت تیار ہو جاتی ہے جس کونی کے شروع میں جنین کی بہت میں خصوصیات ہوتی ہیں۔ <sup>7</sup> جنین کے معلقہ خلیے جنین کوزوا جی خلیوں کی بافت میں نیچے کی جانب د تھلیتے ہیں جس سے جنین زوا جی بودوں کی بافت میں مکمل طور پر پھیل جاتا ہے۔ زواجی پودا پو پلچے سے غذا جذب کر کے پھول جاتا ہے اور عام طور سے درون تخم کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ پو پلچیا کشر صور توں میں ایک تیلی خشک غشا کی صورت میں باقی رہ جاتا ہے جس کو گرد تخم کہا جاتا ہے۔ 8

### أ: مخم واجناس كے سلسلے ميں قرآن كا تصور:

جب ہم دین اسلام کے قوانین کامطالعہ کرتے ہیں تواسلام جدید دور کے ساتھ ساتھ ملحق تمام نے مسائل کاحل ایک خوش اسلوب طریقے سے پیش کرتا ہے۔ قرآن کی روسے زمین اور آسان کی ہر چیز کو بنی نوع انسان کی خدمت کے لئے مامور کیا گیا ہے 9اور انسان کوان تمام امور کو سرانجام دینے کے لئے

با قاعدہ قوانین بتائے گئے ہیں۔ قرآن ابتداء میں ہوا کو تخم ریزی کے بکھرنے کا ایک ذریعہ قرار دیتا ہے <sup>10</sup>اور فرماتا ہے کہ اس دانے یا تخم کو بے جان سے جاندار شکل پر منتقل کرنے والی وہی ذات ہے:

(إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحُبِّ وَالنَّوَىٰ أَ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيّ فَ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ أَ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ)

"بِ شک الله تعالی دانہ کو اور گھلیوں کو پھاڑنے والا ہے، وہ جاندار کو بے جان سے نکال لاتا ہے اور وہ بے جان کو جاندار سے نکالند تعالیٰ میر ہے، سوتم کہاں الٹے چلے جا رہے ہو"۔

### ب: دين اسلام ميس مخم اجناس كا قانون:

تخم اجناس کی تقسیم و حصول کے زیادہ تر قوانین ہمیں حدیث اور فقہ کے کتابوں سے ملتے ہیں۔اسلام تخم واجناس کی تقسیم و حصول کا ایک منفر داور خوبصورت مقصد یہی قرار دیتا ہے کہ شریعی حدود میں رہ کرزراعت کی ترقی کو ممکن بنایاجا سکے جہاں پر کسان اور زمیندار دونوں کی حقوق کی پامالی نہ ہو۔ لہذادین اسلام کی بیاولین ترجی ہے کہ تخم اجناس کے سلسلے میں ہر ملک کے دستور کے موافق بچے و شراء کی اجازت فراہم کی جائے۔

اسلام شروع سے کھیت بُونے اور درخت لگانے کی فضیلت بیان کرتا ہے۔<sup>16</sup> کیونکہ یہ بات عیاں ہے کہ انسان جب سے عالم شعور میں آگر زراعت کی طرف متوجو ہوا توزمین کو قابل کاشت بنانے کے لئے اس نے زیادہ تربیل ہی کااستعال کیا حضور ملٹے اُلیم فرماتے ہیں:

(عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ " بَيْنَمَا رَجُلٌ رَاكِبٌ عَلَى بَقَرَةٍ الْتَفَتَتْ إِلَيْهِ. فَقَالَتْ لَمْ أُخْلَقْ لِهَذَا، خُلِقْتُ لِلْحِرَائَةِ )

یعنی "نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا (بنی اسرائیل میں سے ) ایک شخص بیل پر سوار ہو کر جارہا تھا کہ اس بیل نے اس کی طرف دیکھااور اس سوار سے کہا کہ میں اس کے لیے نہیں پیدا ہوا ہوں۔میری پیدائش تو کھیت جو تنے کے لیے ہوئی ہے "۔

### ج: مخم اجناس میں برابری کا اُصول:

دین اسلام تخم واجناس کے سلسلے میں بیلوں سے امداد لینے یعنی زمین جو سنے کی اجازت کے ساتھ بیہ اجازت بھی فراہم کرتاہے کہ اگر باغ یا بھیتی ایک شخص کی ہواور کام اور محنت دوسر اشخص کرے تودونوں پیداوار میں شریک ہوں گے۔

(قَالَتِ الأَنْصَارُ لِلنَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم اقْسِمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ إِخْوَانِنَا النَّخِيلَ. قَالَ " لاَ ". فَقَالُوا تَكْفُونَا الْمَتُونَةَ وَنُشْرِكُكُمْ فِي التَّمَرَةِ. قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا )<sup>18</sup>

یعن ''انصار نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا کہ ہمارے باغات آپ ہم میں اور ہمارے (مہاجر) بھائیوں میں تقسیم فرمادیں ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انکار کیا توانصار نے (مہاجرین سے ) کہا کہ آپ لوگ در ختوں میں محنت کرو۔ ہم تم میوے میں شریک رہیں گے۔انہوں نے کہااچھاہم نے سنااور قبول کیا''۔

### ح: كم يازياده پيداوار پربڻائي:

تخم واجناس کے سلسلے میں دین اسلام آدھی یا کم وزیادہ پیداوار پر بٹائی کرنے کے بارے میں مکمل رہنمائی فراہم کرتا ہے۔ تاریخ گواہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کے ساتھ معاملات اس شرط پر طے کیے تھے کہ اگر بڑج (حضرت عمر ؓ) وہ خود مہیا کریں تو پیداوار کا آدھا حصہ لیں اور اگر تخم ان لوگوں کا ہوجو کام کریں تو پیداوار کے اتنے حصے کے وہ مالک ہوں گے۔ <sup>19</sup> اسی طرح حضرت محمد طرح اللہ نہ نے خیبر والوں سے نصف پیداوار پر معاملات طے کیئے تھے اور از واج مطہرات کے لئے فی نفر سووست <sup>20</sup> غلہ مقرر فرمایا تھاجب کہ حضرت عمر ؓ کے دور میں از واج مطہرات کو غلہ یاز مین ہر دو کا اختیار دے دیا گیا تھا۔ <sup>11</sup> کہذادین اسلام اس طرح بٹائی کہ بڑج بھی کسان کا ہواور زمین تمھاری، اجازت دیتا ہے خیبر والوں سے ہونے والا معاہدہ اسی نوعیت کا تھا۔

### چ: دین اسلام نگ نظری کی ممانعت کرتاہے:

دین اسلام دنیاوی، تدنی، معاشرتی، قضادی معاملات میں مذہبی ننگ نظری سے کام نہیں لیتا بلکہ ایسے جملہ امور میں صرف مفاد انسانی کو سامنے رکھ کر مسلم اور غیر مسلم ہر دوکامعاملہ جائزر کھتا ہے ہاں عدل ہر جگہ ہر شخص کے لئے ضروری قرار دیتا ہے۔ قرآن میں اللہ تعالی فرماتا ہے:

(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ أَ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُوا ۚ اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ أَ وَاتَّقُوا اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ 22 اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ 22

یعن ''اے ایمان والو! تم اللہ کی خاطر حق پر قائم ہو جاؤ، راستی اور انصاف کے ساتھ گواہی دینے والے بن جاؤ، کسی قوم کی عداوت تمہیں خلاف عدل پر آمادہ نہ کر دے، عدل کیا کر وجو پر ہیزگاری کے زیادہ قریب ہے، اور اللہ تعالی سے ڈرتے رہو، یقین مانو کہ اللہ تعالیٰ تمہارے اعمال سے باخبر ہے''۔

### د: فاسد شرطول كومكروه قرار دينا:

تخم واجناس کی تقسیم و حصول کے سلسلے میں دین اسلام فاسد شرطوں کو مکروہ قرار دیتا ہے۔ 23 اسلامی قوانین میں اس بات کی نشاندہ ہی گی گئ ہے کہ اگر تخم واجناس کے سلسلے میں کسی کے مال سے ان کی اجازت کے بغیر کاشت کیا گیاہو تواُس سے حاصل ہونے والا فائدہ اُن کے لئیے ہوگا۔ <sup>24</sup> اس طرح بٹائی کے سلسلے میں اگر فریقین رضامندہوں تو معاملا بغیر تعین مدت بھی جائز ہے کیونکہ حضور ملٹے آیہ کم نے خیبر کی زمین کا معاملا کچھ ایساہی کیا تھا۔ <sup>25</sup>

### ذ: باجمی مشاورت پرزور دینا:

دین اسلام نے کھیتی باڑی میں باہمی مشاورت، اشتر اک وامداد کی ضرورت پر زور دیاہے۔ اس بارے میں انصار اور مہاجرین کی باہمی اشتر اک قابل تحسین ہے۔ تخم واجناس کے سلسلے میں پانی کی تقسیم کے قوانین کا بھی خاص خیال رکھا گیاہے۔ اس کی مثال بیر رومہ سے دی جاسکتی ہے جو مدینہ کا مشہور کنواں تھا اُس کی خریداری اور وقف کرنا یہی ہمیں پانی کی تقسیم، خرید وفر وخت وغیرہ کے ثبوت فراہم کرتا ہے۔ 26

### ر: صاحبین کے ہاں مخم اجناس کے چار طریقے:

صاحبین کے ہاں اس کی تقسیم چارفشم کی ہے جن میں سے تین صور تیں درست اور ایک صورت باطل قرار دے دی گئی ہے:

ا: زمین اور پیجایک کامواور عمل اور جانور دوسرے کا، توجائز ہے۔

۲: زمین ایک کی ہو۔ جانور پیج اور عمل دوسرے کا، تو بھی جائز ہے۔

۳: زمین جانور نیج ایک کاہو،اور کام دوسرے کا، تو بھی جائز ہے۔

م: زمین اور جانورایک کی ہو، نی اور کام دوسرے کا، توبیہ فاسد قرار دیا گیاہے۔ <sup>27</sup>

### ز: فقها كے ہاں تخم اجناس كا قانون:

دین اسلام میں خام پیداوار اوراشیاخور دنی کا دار ومدار زمین کی کاشت پرہے۔ زمین کی آباد کاری کواللہ تعالیٰ کی رضامندی میں شار کیا گیاہے۔<sup>28</sup> البتہ جہاد و دین کے دوسرے اہم مقاصد سے صرف نظر نہ ہے توزمین کی آباد کاری اور کاشتکاری خود ایک اہم مقصد بن جاتی ہے <sup>29</sup> یہی وجہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے نے زمین کی آباد کاری کومد نظر رکھتے ہوئے غیر آباد زمینوں کوآباد کرنے والوں کے پاس رہنے دیا تھا۔<sup>30</sup>

لہذااصلاحات سے ثابت ہوتا ہے کہ کوئی جاگیر یاجائیداد، شخص واحد کو صرف اُس قدر ملے گی جتناوہ سر سبز شاداب اورآباد کر سکتا ہواور اپنی زمین کی آبادی سے جولوگ معذور ہوں ان کے متعلق امام وقت کو یہی فیصلہ کرنے کی تاکید کی گئی ہے۔ <sup>31</sup> تاریخ میں اس کی مثال حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کے دور سے دیاجا سکتا ہے جب آپ نے نجر ان کے سود خوار سر مایہ داروں کو قیت دے کر زمینوں کو حاصل کر کے بیہ فرمان جاری فرمایا تھا کہ "اگر بیل اور لوہا کسانوں کی طرف سے مہیا کیا جائے تو اُن کو پیداوار کا دو تہائی ملے گااور عمر (حکومت) کو تہائی اور اگر نے کا بند وبست عمر کی حکومت کرے گی توکسانوں کو نصف حصہ ملے گاد"۔ 32

اس واقعہ سے آبادی زمین اور انصاف ورعایت بحق رعایا کا حال خوب واضح ہوتا ہے۔ <sup>33</sup> اسلامی تاریخ میں تخم واجناس کے سلسلے میں بلاسود قرضہ کی بھی بہت سے مثالیں ملتی ہیں۔ حضرت عمر بن عبد العزیز نے عراق، کوفہ وبصرہ کے نام فرمان بھیجاتھا کہ بیت المال کی رقم سے ان غیر مسلم رعایا کی بھی امداد کی جائے گی جو تنگی و پریشانی کی وجہ سے اپنی زمینوں کوآباد نہیں کر سکتے تا کہ اس مالی امداد سے وہ بیل اور تخم ریزی وغیرہ کے دوسرے کام کر سکیں جب کہ اس قرض کی واپسی کے لئیے دوسال کی مدت قائم کی گئی تھی۔ <sup>34</sup> تخم واجناس کے سلسلے میں ہونے والے اقدامات کو دین اسلام نے ہر دور میں ترقی دی ہے۔ جب عراق فتح ہوا تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمان جاری کیا کہ منقولہ اشیا لشکر میں تقسیم کر دیئے جائیں اور زمین و نہریں وغیرہ ان مقامی باشد وں کے پاس رہنے دیئے جائیں تاکہ اس سے حاصل ہونے والی آمدنی سے مسلم ریاست کے اُمور چلائے جاسکیں۔ <sup>35</sup>

دوسری طرف تخم واجناس کے سلسلے میں دین اسلام نے ان حقوق کا بھی خاص خیال رکھا کہ باطل نظام کی طرح دخل کاری (کسانی) کو جنم نہیں دیاجائے بلکہ ہمیشہ سے اس کی مخالفت کی کیونکہ اگر فرضی دلائل سے کوئی حاکم فیصلہ بھی دے تو وہ شرعاً باطل تصور ہوگا۔اس کے ساتھ بٹائی کے معاملے میں انسان سے کام لینے پر زور دیا گیاہے کیونکہ حضور ماٹھ آئیا ہم نے خیبر کی بٹائی میں انساف کو مد نظر رکھ کروہ فیصلہ سرانجام دیا کہ یہود بھی تعریف کرنے پر مجبور ہوگئے۔

اسلام ہر دور میں کاشتکاری کی ترغیب دیتا ہے۔ اسی طرح تخم واجناس میں زکواۃ کے بارے میں دین اسلام مکمل تفصیل فراہم کرتاہے <sup>37</sup>اور زیادہ ترعلماء کا اس پراتفاق ہے کہ یہ کام باہمی رضامندی، ایجاب و قبول سے سرانجام دیاجائے گا۔ <sup>38</sup>

حفیہ مسلک کے ہاں نی گاخرچہ اور حفاظت کی اُجرت وغیرہ اُمور مزارع پر لازم کئیے گئے ہیں <sup>39</sup> اگر معاہدے میں کوئی ایک مرجائے یا کوئی اور شرعی عذر لاحق ہوجائے تواُس کی وجہ سے معاہدے کی نسخ ہوسکتی ہے۔ <sup>40</sup> اجب کہ مساقات اور مزارعت میں عاقل و بالغ وغیرہ سب شرائط مشتر کہ قرار دیئے گئے ہیں۔ صرف مساقات میں نی کی جنس یا بی والی زمین کا زراعت کے قابل ہونے اور مدت کا بیان شرط نہیں <sup>41</sup> البتہ دونوں کے در میان طے شدہ معاہدے کے مطابق پیداوار کی تقسیم اور کام وغیرہ انجام ہوگا۔ <sup>42</sup> بعض فقہا کی رائے کے مطابق اگر پوری کھاد اور دواؤں کا خرچ بھی زمیندار پر ڈالا جائے تواس میں شرعاً کوئی قباحت نہیں اب جب کہ بیا خراجات دونوں پر نصف نصف ڈالے گئے ہیں توبطریق اولی بیہ قانون قرآن وسنت سے متصادم نہیں۔ <sup>43</sup>

الغرض قرآن و حدیث میں تخم واجناس کے بارے میں مکمل تفصیل فراہم کی گئی ہے۔ دور جدید کے تمام مسائل کاحل اور ان کی تشر ت کے لئے ہر دور میں علمانے اپنا کر دار اداکیا ہے اور ان مسائل کاحل تلاش کر کے دین اسلام کی تبلیغی واشاعت میں اپنی ذمہ داری ادا کی ہے۔

#### حواله جات:

1 فیروزاللغات، فارسی اردو، مرتب مقبول بیگ بدخشانی،ایڈیٹر ڈاکٹر وحید قریثی، فیروز سنز پرائیوٹ لمیٹڈ لاہور کراچی راولپنڈی، باراول، ۲۰۰۴م، ص،۲۱۰

2 لسان العرب، ابن منظور امام ( ۱۳۰۰ ـ ۱۱ کھ )، دار احیاء التراث العربی بیر وت، الطبعة الاولی، ۴ ۴ م اھ ـ ۱۹۸۸ء، جلد، ۴، ص، ۲۱

3 المنجد، (عربی اردو) داراشاعت کراچی، طبع اول، ۱۹۲۰ ص، ۱۱۲،

, The Oxford English Dictionary, J.A.Simpson and E.S.C.Weiner, Clarendon Press Oxford, 1989, <sup>4</sup>

Second Edition, Volume, Xiv, page, 870...

<sup>5</sup>فير وزاللغات، فارسى ار د و، ص، • ٢٨

6 جامع اردو (سائنسی علوم) پروجبیٹ ڈائریکٹر، ڈاکٹر محمد حمیداللہ، قومی کونسل برائے فروغ اردوزبان وزارت ترقی انسانی وسائل، حکومت ہند، ویسٹ بلاک۔ا۔آر۔کے۔پورم، نئ دہلی۔۱۷۰۷، سناشاعت ۲۰۰۲، جلد،۲،ص،۸۷

7 ان خصوصیات کی تفصیل جاننے کے لئیے دیکھیے، جامع ار دو(سائنسی علوم) پروجیکٹ ڈائر کیٹر ،ڈاکٹر محمد حمیداللہ، قومی کونسل برائے فروغ ار دوزبان وزارت ترقی انسانی وسائل، حکومت ہند، ویسٹ بلاک۔ ا۔آر۔ کے۔ پورم، نئی دہلی۔ ۲۱۰۰۱، سن اشاعت ۲۰۰۲، جلد، ۲، ص، ۱۲۸

8 جامع ار دو (سائنسی علوم) پر وجیکٹ ڈائر کیٹر ، ڈاکٹر محمد حمیداللہ، قومی کونسل برائے فروغ اردوزبان وزارت ترقی انسانی وسائل ، حکومت ہند ، ویسٹ بلاک۔ ا۔ آر۔ کے۔ پورم ، نئ د بلی۔ ۱۱۰۷ • ۱۱، سناشاعت ۲۰۰۲ ، جلد ، ۲، ص ، ۱۲۸ هم

<sup>9</sup>سور هالحاثیه ،ایت،۱۳

<sup>10</sup>سور هالذاريات،ايت، اتاسم

11سور والاانعام،ايت،9۵

<sup>12 صحیح بخاری، ابی عبدالله محمد بن اساعیل ابخاری البحفی ۱۹۳۴ه - ۲۵۲ هدار لسلام للنشر والتوزیع الریاض ـ ذوالحجه ۱۳۱۹ه ـ مارس ۱۹۹۹، باب ۴۳۸ کتاب البیوع، باب ۹۵</sup>

13 صحیح بخاری، کتابالا جاره، باب<sup>۳</sup>

<sup>14 صحیح</sup> بخاری، کتابالا جاره، باب۹،۸

15 صحیح بخاری، کتاب الا جاره، پاپ ۱۰، حدیث، ۲۲۷۰

16 صحیح بخاری، باب کتاب الحرث والمزارعة ، حدیث ، ۲۳۲ <del>۲۳۲</del>

<sup>17 صحیح</sup> بخاری، باب کتاب الحرث والمزارعة، باب، مدیث، ۲۳۲۴

18 صحیح بخاری، باب کتاب الحرث والمزارعة، باب۵، حدیث، ۲۳۲۵

```
19 صحیح بخاری، باب کتاب الحرث والمزارعة، باب کم
                                                                                                                                <sup>20</sup>ایک وسق چار من اور بارہ سیر کے برابر ہوتاہے۔
                                                                                                                     <sup>21 صحیح</sup> بخاری، کتاب الحرث والمزارعة ، باب۸ ، حدیث ۲۳۲۸
                                                                                                                                                            <sup>22</sup>سور هالمائدُ ه،ایت، ۸
                                                                                                                      23 صحيح بخاري كتاب الحرث والمزارعة، باب ١٢، عديث، ٢٣٣٢
                                                                                                               24 صحيح بخاري، باب كتاب الحرث والمزارعة، باب١٣٠، حديث، ٢٣٣٣
                                                                                                               <sup>25 صحیح</sup> بخاری، باب کتاب الحرث والمزارعة، باب ۱۷، حدیث، ۲۳۳۸
                                                                                                                                    <sup>26</sup> ميخ بخاري، مساقات، باب ۱، حديث، ۲۳۵۱
                                                           <sup>27</sup>البدائع، ترجمه ذا کثر عبدالواحد، دیال سنگه ٹرسٹ لا ئبر ئری نسبت روڈلا ہور، طبع اول ، ۱۹۹۱م، جلد (ار دو)، ۲، ص، ۲۸،
<sup>88</sup> تتاب الخراج، للقاطن ابويوسف يعقوب بن ابراتيم (١٣ اهـ ١٨٢هه) صاحب الامام ابي حنيفه ، المطبعة السلفية وكمتنبتها القاهر والطبعة السادسة ١٣٩٧ه ص ، ٧٢ - كنزا ممال، حبلد دوم، ص،
                                                                                                                             29 حجته الله بالغه، حضرت شاه ولى الله، حلد ثاني، ص، ١٧٣
                                                                        <sup>06</sup> تتاب الاموال، امام ابوعبيد القاسم، ترجمه عبد الرحمن طاهر ،اداره تحقيقات اسلامي اسلام آباد،ت ن،ص،۳۸۹
                                                                                                     <sup>31</sup> إحكام القرآن، جصاص، المطبعة البهمة المصرية طباعت، 199٢ جلد، ٣، ص، ٣٠٢
                                                                                                       <sup>32</sup> فتح الباري، ابن حجر عسقلاني، دارالمعر فيه بيروت ـ ٧٥ احره، حبله، ٥، ص، ٩
                                                          <sup>33</sup>الاحكام السلطانيه، للماور دي، ص، ١٨٢ - كتاب الاموال، ص، • ٢٩٠ بحواله ابوداود، ومتدرك حاكم وخلاصة الوفا، ص، ٣٣٧
                                                                                                                                                        <sup>34</sup> تماب الاموال، ص، ۲۵۱
           <sup>35</sup>سير ت عمر بن عبدالعزيز، جمال الدين ابوالفرج عبدالرحمن بن على بن مجمد الجوزي (الهتو في ۵۹۷هه)المحقق محب الدين الخطيب مطبعة المومّد القاهر ه، مصر، ۱۳۳۱هه ص، ۸۰،
                                                                                                                                                      <sup>66</sup> كتاب الاموال، ص، ۴۸۲
                                                                                    37 تفصیل کے لئے،البدائع، جلد، ۲، ص ۵۹،المغنی، جلد، ۲، ص،۲۲۸، شامی، جلد، ۳، ص،۲۷۷
                                                                                                                                                       38الىدائع، جلد، ٢، ص، ٢١١
<sup>39</sup> المغنى، لا بن قدامه، تاليف ابي محمد عبدالله بن احمد بن محمد بن قدامه والمتو في ۴۷۰ ه على مختصرا بي قاسم عمر بن حسين بن عبدالله احمد الخرقي، مكتبة الرياض الحديثه بالرياض، طبع اول ۴۰ شاهه
                                                                                                                                      ، جلد، ۵، ص، ۴۲۳، البدائع، جلد، ۲، ص، ۱۸۱
                                                                                                                                                <sup>40</sup>البدائع، جلد، ۲، ص، ۱۸۳، ۱۸۴
                                                                                                                                                      41 روالخيار، جلد،،۵، ص،۴٠١
                                                                                                                      <sup>42</sup>ر دالمخار، جلد، ۵، ص، ۱۹۲،۱۹۵،البدائع، جلد، ۲، ص، ۱۸۷
                                                                                                                                                      43 المغنی، جلد، ۵، ص، ۲۰۴
                                                                                     <sup>44</sup>موجود ہ دور میں زراعت پر کافی کام ہواہے اس حوالے سے کچھ کتب جن سے استفادہ حاصل ہوا
                                                    ر سول الله طراقية في زرعي منصوبه بندي، محمد اسلم ملك، ظهير ايسوسي ايث كلاسك يبليشر زيي ـ او بكس نمبر ١١١٨، راولينذي، ١٩٨٧م
                                                                                          ملکیت زمین اوراُس کی تحدید، جسٹس تقی عثمانی، مکتبه دارالعلوم کراچی ۱۴، طباعت ۴۰۰۴م
                                                       مروجه نظام زمینداری اور اسلام، محمه طاسین، مرکزی انجمن خدام القرآن لا مور ۲۳۸، کے ماڈل ٹاون لامور ۱۹۸۸، اشاعت، ۱۹۸۸م
                                                                  مزارعت کی شرعی حیثیت،علامه محمد یوسف جبریل، قائداعظم سٹریٹ نوابآباد واہ چھاونی ضلع راولینڈی،۲۰۰۷م
                                                                                                                                   مغل هندوستان كاطريقه زراعت، عرفان حبيب،
                                                                                                                                       مسلم ہندوستان کازر عتی نطام ، ڈبلوا پچ مور لینڈ
                                                                                                                               كتاب الاثمار، نواب سيدامداد، كتاب خانه لا مور، ت ن
                                                                  كتاب الفلاحت علامه ابوز كريايجين بن محمد اشبلي، ترجمه محمد باشم ندوي، دار مطبع معارف اعظم گڑھ طبع شده، ١٩٦٧م
```

# BRIBERY IN PAKISTAN AND ITS SOLUTION IN THE LIGHT OF THE TEACHINGS OF ISLAM المتان ميں رشوت اور اس كا حل اسلامي تعليمات كي روشني ميں - URDU - ياكتان ميں رشوت اور اس كا حل اسلامي تعليمات كي روشني ميں -

DR. BASHIR AHMED RIND

Associate Professor, University of Sindh, Jamshoro

#### UME KULSOOM RIND

Lecturer, University of Sindh, Jamshoro, Campus Dadu

#### **ABSTRACT:**

Our beloved country Pakistan is facing a number of internal and external issues and threats such as terrorism, sectarianism, kidnapping for ransom money, corruption and other social evils. Wide-spread bribery is one of such evils. In order to make future of our coming generations bright, these issues have to be tackled on urgent basis. Is there a common root cause to these issues? Do they have a similar cure? What is it that we need to do at individual as well as societal level to overcome these challenges? In this paper, we will try to explore this while taking 'bribery' as a case study. "Bribe is a thing that a person offers to a judge (or to a person in position of power and decision-making) or an authorized person for (undue) favor in decision, or whatever the bribe-giver wants in return" (Ibn-e-Nujaim: Albahar- Al-Raiq 2/262). Bribe is not only one of the reasons for Allah SWT's displeasure, it is also a poison for the collective interests of nation and country. It destroys the very basis of state's social setup. Its consequences are extremely harmful and appear in the shape of credulity, injustice, lawlessness, unlicensed freedom, anarchy, class differences, inferiority complexes, restlessness and killing of merit etc. This is the reason that holy prophet (Peace be upon him) # declared: "there is curse of God on a person who offers, accepts or deals with bribery" (Musnad-e- Ahmed, hadith No 22762). There is no doubt that every government in Pakistan has made certain efforts to stop the wide-spread of bribery from time to time, but no satisfactory results have been achieved in this regard so far. The reason of this repeated failure of governments' efforts is lack of attention to the root causes. If root causes are not identified and eliminated, this unwanted and widespread bush would grow-back again irrespective of how many times and effort is made to cut it. Same goes true for all social evils. Hence the actual need for removal of this societal disease i.e. bribery is to discover the basic causes, and after a thorough and critical study of these causes, implementation of its acceptable solution in the light of Islamic teachings. This paper is an effort to find out the reasons for bribery and suggest its solutions.

رشوت،اسباب،اسلامی تعلیم، پرکشش تنخواه، سزا Key words:

تعارف

بد عنوانی یا کرپشن کی مختلف صور تیں ہیں،ان میں سے ایک اہم صورت رشوت بھی ہے۔"رشوت اس مال یامفاد کا نام ہے جو کسی حکمر ان، جج یا بااختیار فرد کواس لیے دیاجاتا ہے کہ وہ دینے والے کے حق میں فیصلہ دے یااس کا من پہند مقصد پورا کر دے یااس کے مخالف کا کام پیچھے کرے اور اس کا کام پہلے

کرے "نا"رشوت صرف اُس نقدر قم یااستعال کی چیز کا نام نہیں جو کسی بااختیار فرد کو اپنا جائز یا ناجائز مفاد حاصل کرنے کے لیے دی جاتی ہے بلکہ عہدےاور منصب کی وجہ سے دیاجانے والا ہدیہ، مخصوص دعوت، کسی چیز کی قیت میں رعایت، ہبہ یا بخشش،عاریتاً یابلامعاوضہ کوئی چیز استعال کے لیے دیا، قرضہ دینا، یاکسی نوکری، پروموش یااہم عہدے کی لا کچ دینا، یہ ساری چیزیں رشوت کے زمرے میں آتی ہیں "ii

### بإكستان مين رشوت خوري كي صور تحال

ویسے توبد عنوانی یار شوت ستانی صرف پاکستان کامسکد نہیں بلکہ یہ ایک ساجی برائی ہے ، جہاں انسان آباد ہیں وہاں اس قسم کی برائی ممکن ہے ، کیکن ترتی پذیر ممالک میں یہ برائی زیادہ چلتی ہے۔ وطن عزیز پاکستان میں رشوت اور دوسری مالی بد عنوانیوں کا بازار کتنا گرم ہے اس کا اندازہ ہر وہ شخص جو پاکستانی معاشرے کو سمجھتا ہے لگا سکتا ہے ، اسی طرح اس کا اندازہ سابق وزراء یا اہم سرکاری عہدوں پر فاکز شخصیات کے مندر جہ ذیل اعترافات سے بخو بی لگایا جا سکتا ہے ، جن کا اظہار وہ مختلف مواقع پر کرتے رہے ہیں۔ جناب ایس ایم ظفر سابق وفاقی وزیرِ قانون وانصاف کہتے ہیں :

" پاکستان میں بدعنوانی(Corruption) خطر ناک حد تک بڑھ چکی ہے ،اور ہمارے سسٹم کا حصہ بن چکی ہے ، کر پیٹ آد می کومعاشر ہ بھی برانہیں کہتا بلکہ اس کی عزت ہوتی ہے "iii

قومی تعمیر نوبیور و کے سابق چیئر مین محترم دانیال عزیزر شوت کی گرم بازاری کی شکایت اس طرح کرتے ہیں:

" ملک میں کمیشن کے بغیر کوئی کام نہیں ہوتا،افسر ول کے سامنے قرآن اور بیسے رکھے جائیں تووہ پیسوں کواولیت دیتے ہیں"

خاص طور پر صوبهٔ سندھ کے بارے میں سابق صوبائی وزیر جناب علی میر شاہ صاحب فرماتے ہیں:

"سندھ کے ہر کھاتے میں 90 فیصد کام رشوت پر ہوتے ہیں" <sup>v</sup>

سابق وائیس چیئر مین سینیٹ جان محمد جمالی کہتے ہیں: ملکی کر پشن کی حالت میہ ہے کہ مجھے بھی سرٹیفکٹ نکلوانے کے لیے رشوت دینی پڑی تو پھر عام آدمی کی حالت کیاہو گی؟<sup>vi</sup>

یہ حکومت کے ذمہ داراوراہم عہدوں پر فائز شخصیات کے بیانات ہیں جن سے اپنے ملک میں رائج رشوت خوری کا آسانی سے اندازہ لگا یا جاسکتا ہے۔انور شعور نے پاکستان میں رشوت کی چلن کو منظوم الفاظ میں اس طرح بیان کیاہے:

> چلن کس قدرہے یہاں رشوتوں کا پیر سُن کر ہمیں جُھر جُھری ہور ہی ہے خمو شی سے گھر بھر رہے ہیں ملازم د فاتر میں خانہ پُری ہور ہی ہے۔ vii رشوت کے بارے میں اسلامی تعلیم

اسلامی تعلیمات کے مطابق رشوت رزق حاصل کرنے کا ایک ناجائز ذریعہ ہے،اوراس کالین دین سخت حرام ہے،اس لیے کہ یہ اجتماعی مفاد کے خلاف قاتل زہر ہے، جس معاشرے میں رشوت پھیل جاتی ہے،اس کی بنیادوں کو کھو کھلا کر دیتی ہے اور سارا معاشرہ انتشار کا شکار ہوجاتا ہے۔ظلم،ناانصافی، قانون مینی، ہے راہروی،احساسِ کمتری، بے چینی،اوراہلیت کا قتلِ عام سب رشوت کا لازمی نتیجہ ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ نبی کریم مین قانون مینی، بین دانے والے اور دونوں کے در میان واسطہ بننے والے ایجنٹ پر لعنت کی ہے۔ انتقاد کا بنت کی ہے۔ نتی میں قرآنی آیات،احادیث،اور سلف صالحین کے اقوال ذکر کرتے ہیں:

### قرآنی آیات

قرآن مجید میں رشوت کے لیے لفظ رشوت استعال نہیں ہوا، بلکہ اسے اکل بالباطل (ناجائز طریقے سے لوگوں کامال کھانے) کی ایک صورت کہا گیا ہے۔اسی طرح اس کے لیے کہیں سُحت (سخت حرام) تو کہیں پیسوں کے عوض انصاف فروخت کرنا جیسے الفاظ استعال کیے گئے ہیں، جیسے اللّٰہ تعالیٰ کا ارشادہے:

1 ـ ولا تا كلواا موالكم بينكم بالباطل وتدلوا بھاالی الحكام لتا كلوافریقاً من اموال الناس بالاثم وانتم لا تعلمون

"اورا یک دوسرے کامال ناجائز طریقے سے مت کھاؤاور نہاہے حکام کے پاس اس مقصد کے لیے لے جاؤ کہ لوگوں کے مال کا پچھ حصہ جان بوجھ کر گناہ کے طریقے سے کھاجاؤ"

اس آیت میں دوچیزوں سے روکا گیا ہے؛ ایک لوگوں کامال باطل طریقے سے کھانااور دوسری چیز ،مال حاکموں کے سامنے پیش کرنا۔ جمہور مفسرین کے مطابق باطل طریقے سے مال کھانے کی گئی صور تیں ہیں ،ان میں سے ایک رشوت بھی ہے × اور مال حاکموں کے سامنے پیش کرنے کے دومقاصد ہیں؛ ایک یہ جب آپ جانتے ہیں کہ مال دوسرے شخص کا ہے تو محض اس لیے کہ اس کے پاس اپنی ملکیت ثابت کرنے کے لیے کوئی ثبوت نہیں یااس لیے کہ آپ زبان درازی سے اس کامال ہتھیا سکتے ہیں،اس کا مقدمہ حکام کے سامنے نہ لے جاؤ، ہو سکتا ہے کہ کوئی حاکم یاج مقدمہ کی ظاہری صور تحال دیکھ کروہ مال آپ کودلادے مگر حاکم کا یہ فیصلہ در حقیقت مقدمہ کی غلط رو کہ ادبنانے یاد ہو کہ دہی کا نتیجہ ہوگا۔اس لیے اس کی ملکیت کا حق ملنے کے بوجود آپ اس کے مالک نہیں بن سکتے۔ خدا کے زدیک وہ مال تمھارے لیے حرام ہے۔ دوسر امقصدیہ ہے کہ ناجائز مفاد حاصل کرنے کے لیے رشوت کی نیت سے مال حکام کے پاس نہ لے جاؤ۔ ن

2\_ساعون للكذب إكالون للسحت xii

" به (یهودی) جھوٹ بہت سننے والے ہیں اور سُحت (حرام) بہت کھانے والے ہیں "

لغت کے ماہرین کے مطابق سُحت ہرائی حرام چیز کو کہاجاتاہے جس کانام لیناہی برا لگے، یہ بھی کہا گیاہے کہ سُحت الیی حرام اور ناپاک کمائی کو کہاجاتاہے جس کی وجہ سے انسان کو عار لگے اور و قار مجر وح ہو۔ سُحت کے معنی عذاب بھی ہے، سُحت کے ایک معنی تباہ و ہرباد کرنااور کسی چیز کو جڑ بنیاد سے اکھیرٹر کر پھینکنا بھی ہے، اسی طرح نہایت بھوک، حرص وہوس، بے ہرکتی،اورانتہائی خسیس چیز کو بھی سُحت کہتے ہیں "iiix

ہی وہ چیز ہے جس سے ملک وملت کاامن بر قرار رکھا جاتا ہے وہ معطل ہو گیا تونہ کسی کی جان محفوظ رہتی ہے،اور نہ آبر و،نہ مال،اس لیے شریعتِ اسلام نے اس کو سُحت فرما کراشد حرام قرار دیا "XVIII

3\_ وترى كثيراً منهم بيبار عون في الاثم والعدوان والكهم السحت لبئس ماكانوا يعملون ،لولا ينضاهم الربانيون والاحبار عن قولهم الاثم والكهم السحت لبئس ما كانوا يسنعون . xix

"تم یہودیوں میں سے بہت سے لوگوں کو گناہ، ظلم کے کام اور حرام کھانے کی طرف دوڑ تا ہوا دیکھو گے ،ان کے اعمال بہت برے ہیں، بھلاان کے مشاکخ ،اور علماءان کو گناہ کی بات کہنے اور حرام کھانے سے کیوں نہیں روکتے ؟ان کے کام بہت برے ہیں "

اس آیتِ کریمہ میں یہودی علماءومشائح کی اپنے لوگوں کو گناہ، ظلم وزیادتی اور رشوت خوری سے منع نہ کرنے پر مذمت کی گئی ہے۔اور کسی عمل پر مذمت کرنااس کے حرام ہونے کی دلیل ہے۔

4۔ ولا تشتر وابایاتی تمناقلیلاً XX "امیری آیات کے بدلے میں تھوڑی سی قیت نہ لو"

اس آیت میں یہود کے ان حکام کو خطاب ہے ،جور شوت لے کراللہ تعالی کے احکام کو تبدیل کرتے رہتے تھے ،مقصدیہ تھا کہ اللہ کی آیات اوراحکام کے تبدیل کرنے کے عوض میں رشوت کے طور پر دنیا کی تھوڑی ہی قیت نہ لو "xxi تبدیل کرنے کے عوض میں رشوت کے طور پر دنیا کی تھوڑی ہی قیت نہ لو "xxi

#### احاديث

اسی طرح نبی اکرم النائی آنم نے بھی سختی کے ساتھ رشوت خوری سے روکا ہے ، جیسا کہ مندر جہ ذیل روایات سے ظاہر ہے:

حضرت ابوہریرہ درضی اللہ عنہ سے روایت ہے:

1- لعن رسول الله طلَّة اللهِ الراشي والمر تشي في الحكم xxii

"رسول الله طلخ دين الله عند شوت دين والے، اور فيصله ميں رشوت لينے والے پر لعنت كى ہے"

حضرت عبدالله بن عمروبن عاص كي روايت كے الفاظ يجھ اس طرح ہيں كه آپ الله عِنْ عَلَيْهِمْ نے فرمايا:

2\_ الراشي والمرتشي في النار "xxiii" "رشوت دينة والااور لينے والا دونوں جہنم ميں جائيں گے"

### رشوت لینے کے اسباب

ر شوت لینے کے اسباب معلوم کرنے کے لیے ایک عام فہم سوال نامہ تیار کیا گیا جو پاکستان کے چاروں صوبوں سے وابستہ ، زندگی کے مختلف شعبوں سے تعلق رکھنے والے ایک سواہم افراد سے بھر ایا گیا، انھوں نے جور شوت کے اسباب بتائے ان کی تفصیل کچھ اس طرح ہے xxiv

### ر شوت کے بنیادی اسباب

| جواب دینے والوں کا شرح | اساب                                        | نمبرشار |
|------------------------|---------------------------------------------|---------|
| فيصد                   |                                             |         |
| 38                     | معاشی بد حالی                               | 1       |
| 19                     | قانون وانصاف كانا قص نظام                   | 2       |
| 18                     | معیارِ زندگی (Living Stander) بڑھانے کا شوق | 3       |
| 10                     | خود غر ضی اور قومی ترجیحات کا فقدان         | 4       |
| 9                      | ایمانی کمز دری یاخوفِ خداکانه ہو نا         | 5       |
| 3                      | قانون شکنی یا بے انصافی                     | 6       |

| جواب دینے والوں کا شرح | اساب                                                | نمبر شار |
|------------------------|-----------------------------------------------------|----------|
| فيصد                   |                                                     |          |
| 1                      | سیاسی عدم استخکام                                   | 7        |
| 1                      | سیاسی عدم استحکام<br>قومی دولت کی غیر منصفانه تقسیم | 8        |
| 1                      | دین تعلیمات کی تمی                                  | 9        |
|                        |                                                     |          |
| 100                    | ميزان                                               |          |

مذ کورہ اسباب کا اگر تجزیہ کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ بنیادی طور پرر شوت کے تین اسباب ہیں:

- 1. ملازمین کی معاشی بد حالی یا تخواهوں کا قدر کفایت نه هونا
  - 2. حرص ہوس یاخود غرضی
    - 3. سرکاری بدانظامی

(جيسے قانون وانصاف كانا قص نظام، قانون هكني، سياسي عدم استحكام، قومي دولت كي غير منصفانه تقسيم، وغيره)

## 1\_معاشى بدحالى كاتجربه

2003 سے 2006 میں ہم نے رشوت کے موضوع پر پی ایکے۔ ڈی کا مقالہ لکھا تھا، ہماری تحقیق کے مطابق اس وقت سرکار کے سول ملاز مین کی تعداد 2008 میں ہم نے رشوت کے موضوع پر پی ایکے۔ ڈی کا مقالہ لکھا تھا، ہماری تحقیق کے مطابق اس وقت سرکار کے سول ملاز مین کی تعداد 238328 تھے۔ جب ہم نے بین الا قوامی اداروں کی طرف سے غربت کی لکیر کے لیے مقررہ کم سے کم آمدنی کی حد معلوم کی تووہ اس وقت 12240 تھی اور ہم نے گریڈ 11 تک کے ملاز مین کی تخواہ آخری انگر یمینٹ اور سارے وظائف ملاکر دیکھی تووہ 11488 تھی، جس کا مطلب پاکستان کے گریڈ 11 تک کے ملاز مین کی تخواہ آئی کم تھی کہ غربت کی لکیر سے بھی نیچ کی زندگی گذار رہے تھے، اور گریڈ 11 تک کے ملاز مین کی مجموعی تعداد کا قریباً 84 فیصد کے سان میان کے ملاز مین کی اکثریت معاشی برعالی کا شکار تھی۔ سب

## حل

عام ملاز مین کی تنخواہیں قدرِ کفایت اور اہم عہدوں پر فائز ملاز مین کے لیے پر کشش تنخواہیں۔ آپ لیٹی آیکی کاار شاد گرامی ہے: من کان لناعا ملاً فلیکتسب زوجہ فان لم یکن لہ خادم فلیکتسب خاد ماً فان لم یکن لہ مسکن فلیکتسب مسکناً xxvi

"جو شخص سر کار کے لیے کام کرتاہے وہ بیوی کے اخراجات لے،اگراس کے پاس خادم نہیں تو خادم لے،اگراسے گھرنہ ہو تو گھرلے "مطلب کہ ایک سر کاری ملازم کا حق ہے کہ نہ صرف اپنے اخراجات لے بلکہ اپنی بیوی بچوں کے پورے اخراجات سر کاری ملازم کا حق ہے کہ نہ صرف اپنے اخراجات لے بلکہ اپنی بیوی بچوں کے پورے اخراجات سر کارسے وصول کرے،اگر کام کی نوعیت کے اعتبار سے اسے خادم (Peon) رکھنے کی ضرورت ہو تو سر کاراسے خادم یااس کے الاؤنسس فراہم کرے،اسی طرح ریاست اسے رہنے کے لیے گھر بھی فراہم کرے،اگر ریاست ہر ملازم کو گھر فراہم نہیں کرتی توان کی نوکری کی مناسبت سے انہیں گھر کا کرایہ فراہم کرے تاکہ وہ عزت بھرے طریقے سے زندگی گذار سکیں۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کاطریقہ کاریہ رہاکہ ملازمیں کی دیانتداری اور راست بازی کو قائم رکھنے کے لیے ان کی تنخواہیں پر کشش رکھتے تھے، خاص طور پر اہم عہدوں پر فائز ملازمین کی تنخواہیں پانچ پانچ ہزار در ہم رکھتے تھے xxvii اور اس وقت در ہم کی قدریہ تھی کہ 400 در ہم میں او نٹی ملتی تھی۔ xxviii

## 2\_ حرص ہوس وخود غرضی

حرص وہوس انسانی مزاج کا حصہ ہے،اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

زین للناس حب الشہوات من النساء والبنین والقناطیر المقنطرة من الذہب والفضة والخیل المسومة والا نعام والحرث ذالک متاع الحیوة الدیناوالله عنده حسن المآب xxix "الو گول کے لیے مرغوبات نفس یعنی عور تیں،اولاد،سونے چاندی کے ڈھیر،چیدہ گھوڑے،مولیثی اورزرعی زمینیں، بڑی خوش آیند بنادی گئی ہیں، مگریہ سب دنیا کی چندروزہ زندگی کے سامان ہیں۔حقیقت میں جو بہتر ٹھکانہ ہے وہ تواللہ کے پاس ہے "

وتحبون المال حباً جماً XXX ااورتم مال سے بہت ہی زیادہ محبت رکھتے ہو"

یہ انسانی نفسیات اور اس کی فطری کیفایت کابیان ہے۔

آپ طلق لیام کاار شادہ:

لو كان لا بن آ دم واديان من مال لا بتغني ثالثاً ولا يملاجوف ابن آ دم الاالتراب ويتوب الله على من تاب xxxi

"ا گرانسان کے پاس دو وادیاں مال(سونے) کی ہوں گی تو وہ تیسری کی تلاش کرے گا،انسان کے پیٹ کو تو مٹی ہی بھر سکتی ہے،اور اللہ اس پر اپنی مہر بانیوں کے ساتھ رجوع کرتاہے جو خدا کی طرف لوٹناہے"

ہزاریں خواہشیں ایس کہ ہر خواہش یہ دم <u>نکلے</u>

حل:

حرص وہوس پر قابویانے کے دوطریقے ہیں:

## 1-نسيحت

اسلام اس کا ایک حل تویہ بتاتا ہے کہ لوگوں کو نصیحت کی جائے اور ان کے ضمیر کو بیدار کیا جائے اور انھیں یہ احساس دلایا جائے کہ رشوت ایک سانج دشمن برائی ہے، جو پورے ساخ کے اجتماعی نظام کو بری طرح متاثر کرتی ہے، تاکہ لوگ اسے براسمجھ کراز خود اس سے رک جائیں۔ اس کے ساتھ اسلام یہ بھی احساس دلاتا ہے کہ آپ کے پاس جو خداکی نعتیں ہیں ان کی قدر کرواور کفایت شعاری سے کام لو، مالی حوالے سے جو آپ سے کم حیثیت ہیں ان کو دیکھو تو تمھارے پاس جو خداکی نعتیں ہیں، ان کا شمصیں احساس ہو جائے گا۔ چنانچہ حضورِ اکرم النہ ہے گار شاد ہے:

ا نظر واالى من هواسفل منكم ولا تنظر واالى من هو فوقكم فإنه اجدران لا تز در وانعمة الله عليكم xxxii

"جولوگ تم سے کم حیثیت ہیں ان کی طرف دیکھواور جو تم سے اوپر ہیں ان کی طرف مت دیکھو،اسی صورت میں تم خدا کی نعتوں کی ناشکری نہیں کروگے "

شيخ سعدي تا بني زندگي كاايك واقعه لكهاسے:

"میں نے کبھی بھی زمانے کی تنخی کی شکایت نہیں کی اور نہ پریشانی کے آثار چہرے پر لایا، مگر اس وقت صبر کا دامن ہاتھ سے چھوٹ گیا جب میرے پاؤں میں جتی نہیں تھی اور نہ ہی جتی خرید نے جتنے پیسے تھے،اسی فکر واند وہ میں کو فیہ کی جامع مسجد میں آیا،وہاں ایک ایسے شخص کو دیکھا جسے دونوں پاؤں نہیں تھے، بروقت اللہ کاشکر اداکیا کہ یاخداا گر جتی نہیں تو کیا ہوا،دونوں پیر توسلامت ہیں،اور اپنی تہی دستی بر صبر کیا "xxxiii

2۔سخت سزا

انسانی حرص وہوس و جرائم پر کنڑول کرنے کے لیے اسلام نے جود و سراطریقہ اختیار کیاہے وہ قانونی گرفت یاسخت سزاکا طریقہ ہے۔ معاشر ہے ہیں چھی الیے لوگ ہوتے ہیں جوخونی خدایا سابی حیاءاور طبعی شرافت کی وجہ سے برایوں سے دور رہتے ہیں، مگر کچھ ایسے لوگ بھی ہوتے ہیں جفیس خداکا خوف یا کسی قسم کا سابی حیاءاور طبعی شرافت نہیں ہوتی، اس لیے اس قسم کے لوگوں کو قانون کی گرفت یا سزاکی طاقت کے ذریعے ہی جرائم سے دو کا جاسکتا ہے۔ اگرایسے لوگوں کو سزاکی طاقت کے ذریعے جرائم سے نہ روکا گیا تو نہ صرف یہ لوگ بلکہ اخیس دیکھتے دوسرے بھی گئی ایسے عناصر پیدا ہوں گر جو معاشرے کا امن و سکون تباہ و ہر باد کر دیں گے۔ اس لیے اسلام اجتماعی مفاد کے پیش نظر ایسے شریبند عناصر کو جرائم سے روکنے کے لیے سزاکا طریقہ اختیار کرتا ہے۔ سزاایک طرف مجرم کو جرم سے روکتی ہے تو دوسری طرف غیر مجرم افراد کے لیے عبرت کا سامان ہوتی ہے، سزا جرم کو بار بار ہونے یازیادہ ہونے سے روکتی ہے تو دوسری طرف تھی ہیں اور حواس محسوس کرتے ہیں، اس لیے اس کی اثر اندازی بھی زیادہ ہونے سے دوکتی ہے۔ تاکھیں دیکھتی ہیں اور حواس محسوس کرتے ہیں، اس لیے اس کی اثر اندازی بھی زیادہ ہونے سے دوکتی ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

وانزلناالحديد فيه باس شديد xxxiv

" ہم نے لوہا ( قانونِ عدل وسز ا) اتار اہے ، جس میں سخت ہیب وطاقت ہے "

حضرت عثمانِ غنی رضی الله عنه سے روایت ہے:

ان الله ليزع بالسلطان مالا يزع بالقرآن xxxv

"الله تعالیاقتدار وسزا کی طاقت کے ذریعے ان جرائم کی نیخ کنی کرتاہے جن کی نیچ کنی قرآن مجید کی نصیحت کے ذریعے نہیں کی جاسکتی"

یجی وجہ ہے کہ اسلامی شریعت نے امر بالمعروف ونہی عن المنكر (دعوت و تبلیغ) کے ساتھ قانونِ قصاص و قانونِ عدود و تعزيرات دياہے۔

حضورِ اکرم طنی آیتی نے عبداللہ ابن لتبیہ نامی ایک شخص کو افسر بناکر بھیجا، جب وہ واپس آئے تو پچھے مال، سرکاری مال سے علیحدہ کرتے ہوئے کہا کہ یہ مجھے تحالف ملے ہیں، جس پر آپ طنی آیتی سخت ناراضگی کا اظہار فرمایا اور فرمایا کہ تحالف تو وہ ہوتے ہیں جور شتہ داری، یادوستی کے تعلق کی بنیاد پر دیئے جائیں، مگر جو تحالف سرکاری عہدے کی وجہ سے دیے جاتے ہیں وہ تحالف کے نام سے رشوت ہیں، (اور حضور طنی آیتی نظیم کم جو تحالف سرکاری دمید دری مجھی اسے سرکاری ذمہ داری نہیں سونیی)

ملک میں جورشوت سانی یابد عنوانی ہوتی ہے اس میں زیادہ تر حکام اور اعلیٰ سرکاری عہدہ دار ملوث ہوتے ہیں جو کسی طرح بھی مالی شکی میں مبتلا نہیں ،اس کی وجہ سوائے حرص ، ہوس اور خود غرضی کے کچھ نہیں ،اسی چیز کا ظہار بد عنوانی کی روک تھام کے لیے منعقدہ سیمینار کو خطاب کرتے ہوئے سابق صدر پرویز مشرف نے اس طرح کیا تھا: نیب نے اس وقت تک 165 سیاستدانوں ، 12 رٹائر ڈ فوجیوں اور 344 افسروں کے خلاف کارروائی کر کہ 3 ارب ڈالر ملکی خزانے میں واپس کرائے ہیں۔ \*\* اس فتم کے لوگ حرص وہوس کی وجہ سے اس مرض میں مبتلا ہوتے ہیں اور ان کا علاج کڑی نگر انی اور سخت سزاہی ہوسکتی ہے۔

## 3\_سركارى بدانظامي

(جیسے قانون وانصاف کاناقص نظام، قانون هئی، سیاسی عدم استحکام، قومی دولت کی غیر منصفانه تقسیم، وغیره)

# 1\_ قانون وانصاف كاناقص نظام:

قانون وانصاف کا وہی نظام اچھا ہوتا ہے جس میں حقداروں کے حقوق انھیں جلد مل جائیں اور مجر موں کو جلداز جلد منطقی انجام تک پہنچا یا جائے، لیکن پاکستان کے عدالتی نظام کی حالت یہ ہے کہ یہاں ایک ایک مقدمے کو فیصل ہونے تک کئی عشرے لگ جاتے ہیں۔ قانون وانصاف کے ناقص نظام پر سابق صدر پرویز مشرف نے اس طرح تبصرہ کیا تھا:

موجودہ عدالتی نظام مجر موں کو سزادینے میں ناکام ہو چکاہے ....عدلیہ اگر صحیح کام نہ کرے، مجر موں کو سزادینے میں کئی عشرے لگ جائیں، دہشتگر دوں کو منطقی انجام تک پہنچانے کے لیے سالہاسال گذر جائیں تو پھر ایسے عدالتی نظام کو ہٹانا ہوگا، کیونکہ موجودہ عدالتی نظام ہماری ضرور توں کے مطابق منہیں۔ X پہنچانے کے لیے سالہاسال گذر جائیں تو پھر ایسے عدالتی نظام کو ہٹانا ہوگا، کیونکہ موجودہ عدالتی نظام ہماری ضرور ور توں کے مطابق منہائے جا سکیں،اور مہیں۔ \*\*
مقدمات نمٹانے کے لیے خصوصی عدالتیں قائم کیں۔

# 2\_ قانون هكنى:

خلفاءِ راشدین کے دور میں جموں کا تقر رمیرٹ پر ہوتا تھااور پھر جج اسے آزاد ہوتے تھے کہ خلفاءِ راشدین کے خلاف بلا جھجک فیصلے دیتے تھے، جیسا کہ زید بن ثابت انصاری کا فیصلہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے خلاف اور قاضی شر سے کا فیصلہ ایک یہودی کے مقابلے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلاف مشہورہے۔ انسان کا فیصلہ ایک بیار یاجلد اور سستا خلاف مشہورہے۔ انسان کے نظام کو بہتر بناناہوگاتا کہ بلار یاجلد اور سستا انصاف عوام کو مل سکے۔

## 3-سیاسی عدم استحکام:

ملک میں کس قسم کی حکومت ہونی چاہیے، حکومت اور عوام کا آپس میں کس قسم کا تعلق ہوناچاہیے، حکومت اور اس کے اداروں کا آپس میں کیا تعلق ہوگا؟ یہ اور اس قسم کی حکومت ہونی چاہیے، حکومت اور اس کے اداروں کا آپس میں کیا تعلق ہوگا؟ یہ اور اس قسم کے سوال مغربی ترقی یافتہ ممالک نے تقریباً طئی کر دیے ہیں لیکن بد قسمتی سے پاکستان ان ترقی پذیر ممالک کی صف میں شامل ہے جہاں بار بار فوج نے اقتدار پر قبضہ جن میں ابھی تک عملی طور پر ایک طرزِ حکومت پر اتفاق نہیں ہوسکا۔ پاکستان تیسر کی دنیا کے ان ممالک میں شامل ہے جہاں بار بار فوج نے اقتدار پر قبضہ کیا ہے؛ 1958ع میں جزل ایوب خان، 1977ع میں جزل ضیاء الحق اور 1999ع میں جزل پر ویز مشرف نے متحق کو متوں کا تختہ اُلٹ کر فوجی رائج قائم کیا۔ اور تجربہ یہ ہے کہ بد عنوانیاں ان مملکتوں میں زیادہ بھاتی پھولتی ہیں جن میں مؤثر سیاسی جماعتوں کا وجود نہ ہواور جہاں فرد ، خاندان ، کنبہ ، قبیلہ اور دھڑے کے مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں خانہ کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے سے کہ مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے سے کہ مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے کے مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے مقاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو میں مقرب سے مفاد کو بالاد ستی حاصل ہوگئی ہو مقد کو مقد کو مقد کے مفاد کو بالد میں مقرب سے مقد کو مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو بالد میں مقرب سے مقد کو مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو بالد مقد کے مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد کے مقد کو مقد کی مقد کو مقد کے مقد کو مقد کے مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو مقد کو مقد کے مقد کو مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو مقد کو مقد کے مقد کو مقد کو مقد کے مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو مقد کے مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد کی مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد کے مقد کو مقد کی مقد کو مقد کے مقد کو مقد کو مقد کے مقد کو مقد کو مقد کو مقد کو مقد

# 4\_ قومى دولت كى غير منصفانه تقسيم:

قومی دولت کی غیر منصفانہ تقسیم کووزیراعظم نواز شریف خود تسلیم کرتے ہیں،ان کے الفاظ میں:انسانیت کی بھلائی کے لیے دولت کی غیر منصفانہ تقسیم ختم کرناہوگی، جواسلامی ملکوں کی ترقی میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے اقوام متحدہ کے ترقیاتی پروگرام والے ادارے یواین ڈی پی نے قومی دولت کی غیر منصفانہ تقسیم کی تصدیق کی ہے، تجزیہ نگاروں کا تجزیہ بتاتا ہے کہ وطن عزیز کی بڑھتی ہوئی غربت اور بےروزگاری کا سبب صرف وسائل کی کمی نہیں بلکہ غیر منصفانہ تقسیم ہے۔ ا

انور شعور کے مندر جہ ذیل اشعار قومی دولت کی غیر منصفانہ تقسیم پر صوبوں کی آواز کی ترجمانی کرتے ہیں:

کیااسی روگ کے قصے نہیں اخبار وں میں

یاسی در د کے افسانے رسائل میں نہیں

مالی تقسیم یہ صوبوں کو شکایت ہے

ہم مسائل میں برابر ہیں وسائل میں نہیں <sup>lii</sup>

قومی دولت امانت ہوتی ہے اوراس کی غیر منصفانہ تقسیم خیانت ہے،قرآن مجید کاار شاد اوپر گذرا کہ: "اللّه شمصیں حکم دیتا ہے کہ امانتیں مستحقین کے حوالے کرو"liii حضرت عمر فاروق کا قول بھی اوپر گذرا کہ لوگ اس وقت تک خیریت سے رہ سکتے ہیں جب تک فیصلوں اور مالی تقسیم میں انصاف سے کام لیس گے۔جب مالی معاملات میں انصاف سے کام نہیں لیاجائے گا توجولوگ متاثر ہوں گے وہ مالی بدعنوانیوں میں مبتلا ہوں گے۔

### خلاصير:

اسلامی تعلیمات کے مطابق رشوت رزق حاصل کرنے کا ایک ناجائز ذریعہ ہے،اوراس کالین دین سخت حرام ہے،اس لیے کہ یہ اجتماعی مفاد کے خلاف قاتل زہر ہے، جس معاشرے میں رشوت پھیل جاتی ہے،اس کی بنیادوں کو کھو کھلا کر دیتی ہے اور سارا معاشرہ انتشار کا شکار ہوجاتا ہے۔ ظلم، ناانصافی، قانون محکنی، بے راہ روی،احساسِ کمتری، بے چینی،اور الجیت کا قتلِ عام سب رشوت کا لازمی منتیجہ ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے لوگوں کا مال ناجائز طور پر کھانے اور انصاف فروخت کرنے کے متر ادف قرار دیا ہے اور اسے سخت ناپاک اور قابل نفرت چیز قرار دے کر حرام ٹھرایا ہے۔ نبی کریم التی اور شوت دینے والے، لینے والے اور دونوں کے در میان واسطہ بننے والے ایجنٹ پر لعنت کی ہے۔ عوامی آر اء سے ظاہر ہے کہ رشوت کے بنیادی طور پر تین اسب ہیں: ملاز میں کی معاشی بدحالی، حرص وہوس،اور سرکاری بدانظامی۔

اسلام اس کاحل بیہ بتاتا ہے کہ عام ملاز مین کی تنخوبیں قدرِ کفایت کی جائیں،اہم مناصب پر فائز عہدہ داروں کی تنخوبیں پر کشش بنائی جائیں۔اور پھر لوگوں کی دینی تربیت کی جائے اور ان میں ذہنی بیداری پیدا کی جائے تاکہ اسے ساج دشمن چیز سمجھ کر از خود اس سے رک جائیں۔اس کے بعد بھی جو اس گھناؤنے جرم میں مبتلا پایاجائے اسے سخت سزادی جائے۔اور سرکاری بدانظامی کو بہتر انتظام کے ساتھ بدلاجائے۔

مطلب کہ رشوت یامالی بدعنوانیوں پر قابو پانے کے لیے کئی قسم کی تدابیر اختیار کرناہوں گی، صرف تنخواہیں بڑھانے، یاسخت سزادیے سے خاطر خواہ نتائج برآ مد نہیں ہو سکتے جب تک کہ جامع حکمت عملی مرتب نہ کی جائے اور اس میں انتظامی حوالے سے جو خامیاں ہیں انھیں دور نہ کیا جائے۔

حوالهجات

القرضاوى يوسف: الحلال والحرام في الاسلام، مصر، مكتبه وبهه، 1976، طبع 10، ص206، ابن نحيم زين الدين ـ البحر الرائق، مصر، دارا لكتب العربية الكبرى بن وطبع ندار د 262/6، الطريقي عبدالله بن عبدالمحسن، جريمة الرشوة ،الرياض، 1982، طبع 3، ص51

أ الهندى على المتقى، كنزالعمال في سنن الا قوال والافعال، بيروت، مؤسسة الرساله، سن وطبع ندارد ، 115/6، البهيتقى احمد بن حسين، السنن الكبرى، حيدر آباد دكن، مطبع مجلس دائرة المعارف العثمانية ، 1352هـ طبع اول، 138/10، الطريق، جريمة الرشوة ص 71، ابن ماجه محمد بن يزيد، السنن، كرا چى قد يمى كتب غانه، س وطند، 175/2، ابن نجيم، البحو الراكق المعارف 280/6، ابن عابدين محمد امين، روالمحتار على الدر المحتار على الدر الطباعة العامره، س وطند، 431/4 ابن تيمية شيخ السلام احمد، مجموعه فتاوى شيخ الاسلام، المملكة العربية السعودية مطبع المحتار على المح

iii روز نامه جنگ کراچی 9 فروری 2004ص 10

iv روزانه خبر ون سکھر ، 11 مئي 2004 ، ج1 ، نمبر 158 ، ص 1

<sup>v</sup>روزانه كوشش حيدرآ باد،8فروري 2004ع ص 1

vi روزانه عوامي آواز کراچي، 9 ڈسمبر 2007

ii روز نامه جنگ کراچی، 21مئ 2005

viii ابن حنبل احمه، منداحمه الرياض، بية الافكار الدولية 1998ع ، ص1657 حديث نمبر 22762 viii

ix سورة البقره: آيت 188

\*آلوس محمود، روح المعاني في تفسير القر آن العظيم والسبع المثاني، بيروت، داراحياءالتراث العربي، سوط ند 70/2، ابوحيان محمد بن يوسف اندلسي، التفسير الكبير المسمى بالبحر المحيط، رياض ، مكتبه ومطابع النصر الحديث سوط ند، 56/2، مراغى احمد مصطفى، تفسير المراغى، مصر، شركه ومطبعه مصطفى البابي الحلبى واولاده سوط ند 80/2، رشيد رضامحمه، تفسير

المنار، مصر، دارالمنار، 1367ه طبع 200/2، عثاني محمر شفيع مفتي، معارف القرآن، كرا جي ادار ةالمعارف، 1992ع، طبع حديد، 460/1

<sup>xi</sup> ملاجيون احمد: نورالانوار، دبلي المطبع المجتبائي 1359ه ط ند، ص65، زمخشرى جارالله محمود، الكشاف عن حقا كق التنزيل وعيون الا قاويل في وجوه التاويل، مصر، مطبعه مصطفى البابي الحلبى e واولاده س وطند، 233/1، القرطبق محمد بن احمد، الجامع لا حكام القرآن، القاهره، دارا اكاتب العربي، 1967ع طند 339/2 ما قر على 200/2، البحر المحط 26/2 القرطبي محمد على المحمد 200/2، البحر محمد على المحمد 200/2، البحر على 200/2، المحمد 200/2، البحر على 200/2، البحر على

<sup>xii</sup>سور ة المائده: 42

xiii بن منظور الا فريقي، لسان العرب، بيروت، دار صادر 1968ع طند 2/ ماده سحت

xiv طبري محمد بن جرير، جامع البيان في تفيير آي القرآن، مصر، شركة المكتبه ومطبعه مصطفى البابي الحلبي واولاد ده 1954ع طبع 2، 140/6

xvايضًاص 140\_139، حصاص ابو بكراحمه بن على احكام القرآن ، لا مور ، سهيل اكبيري ، س وطند 433/2

xvi روح المعانى 140/6

xvii منشري،الكشاف 434/1 435،رازي،التفسير الكبير 361/11، ابوحيان، لبحر المحيط، 489/3

xviii مفتى محمر شفيع، معارف القرآن 151/3

```
xix سورة المائده آيت 62
                                                                                                                                          xx سورة المائده: آيت 44
                                                                                          xxi الخازن على بن محمد، لباب التاويل في معاني التنز، مل المسمىٰ. تنفسر الخازن 47/2
  xxii رندىابوعيسى محمد بن عيسى، جامع ترندي، كراچي سعيدا چايم كميني، سوطند، 248/1،الهندي، كنزالعمال 113/6 المنذريعبدالعظيم بن عبدالقوى،الترغيب والترهيب من
الحديث الشريف، تتحقيق سعيد محماللجام، دارالفكر للطباعه والنشر والتوزيع، 231/4، ابن الاثير مبارك بن محمر، حامع الاصول في احديث الرسول، حقق نصوصه وخرج احاديثه وعلق عليه عبد
                                                                                                                   القادرالار ناؤط، مكتنة الحلواني، س وطند، 173/10
                                                                                 xxiii لهبيثمي على بن ابي بكر ، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ، ببروت ، دارالكتاب س وطند 199/4
xiv میں مضمون نگارنے 2003 میں اپنی پی ایچ۔ ڈی کے مقالے کی تحقیق کے سلسلے میں مختلف شعبہائے زندگی سے وابستہ 100 اہم افراد سے بھرایاتھا، جن میں شیخر شیداحمہ
   سابق و فاقی وزیراطلاعات اور سر دار صادق ایاز موجود دہ سپیکر قومی اسیمبلی کے ساتھ دیگر 8 قومی اسیمبلی کے میمبران بھی شامل تھے ،ان کے ساتھ بولیس ،روینو، صحت ، تعلیم ،عدلیہ ،
                                                                                        صحافت، مذہب، اور دوسرے شعبہ ائے زندگی سے وابستہ اہم شخصیات شامل تھیں۔
                                         xxv رند بشير احمد، رشوت اوراس کاحل، بيا ننج ـ ڈي تھييمز سال 2007، شعبه اسلامک کلچر ، سندھ يونيور سٹی، حامشور وص220-222
                                                                              XXVi ابودائود سلیمان بن اشعث سحستانی، السنن، کراچی، ایجایم سعید نمپنی، س وطینه 52/2
                                                                                                xxvii في نعماني،الفاروق، كرا جي دارالا شاعت، 1991ع طوند ص196
                                                                xxviii محمر قطب،الإنسان بين المادية والإسلام،القابر ومصر،مطبع دار الكاتب العربي 1952ع طبع 3، ص157
                                                                                                                                     xxix سورة آل عمران آیت 14
                                                                                                                                           xxxسورة الفجر آيت 20
                                                                                  xxxi محمد بن عبدالله خطيب مشكواة المصابيح، كرا چي قديمي كتب خانه س وط ند 450/2
                                                                                                                                      xxxii ترمذي،الحامع 2/ 77
                                                                            xxxiii معديمشر فالدين مصلح بن عبدالله، گلستان، كوئينه مكتبة الحنفيه س وطه ندص 115-116
                                                                                                                                           xxxiv الحدر آيت 25
            xxxv ابن کثیر ابوالفداءاساعیل، تفسیرالقرآن العظیم، بیروت دارالخیر، 1990ع، طند 59/3،ابن کثیر ،البدایه والنهایه،القاہر ہ،دارابی حیان 1996ع طبع 1، 10/2
                                      xxxvi ماہوار بیداری، حیدر آباد، مضمون: "ملک میں جرائم کیوں ہوتے ہیں، حقیقت پیندانہ جائزہ"، ترجمہ اسداللہ اسد سومر و،مارچ 1997
                                                                                                                     23/2 مسلم 164/2، شيخ مسلم 123/2 مسلم 123/2
                                                      xxxviii ابن تيبيه شيخ الإسلام احمر ،الحسبة في الإسلام ، كويت ، دارا يلاف الدولية للنشر والتوزيع ، 1997ع ، طبع اولي ص53
                                                                                                    xxxix روزانه كاوش حيدرآ باد 23ايريل 2004 جلد 14، ص 257
                                                                                                         xl روز نامه جنگ کراچی، 3 آگست 2001ع ج55 شاره 211
    il×روز نامہ کاوش حیدر آباد 29اپریل 2005ع، روز نامہ عبرت حیدر آباد 29اپریل 2005ع، روز نامہ جنگ کراچی 30اپریل 2005ع، مضمون کے وکیل کریں، کس سے
                                                                                                                             منصفی جاہیں، مضمون نگارار شاداحمہ حقانی۔
                                                   xiii روز نامه جنگ کراچی 30اپریل 2005ع، مضمون کسے و کیل کریں، کس سے منصفی حابیں، مضمون نگارار شاداحمد حقانی۔
                                                                                                                                         xliii سورة النساء: آيت 58
                                                                                                                                         xlivسورة النحل آيت 90
                                                                                                                                           xlv سورة المائد ه آيت 8
                                                                                       xlvi وليع محربن خلف،اخبار القضاة، بيروت، عالم الكتب، 2001ع، طبع 1، ص 36
                                                                             xlvii شاه ولى الله ، از الة الخفاء عن خلافية الخلفاء ، لا بهور تسهيل اكبير مي 1976ع ، طبع اول 190/2
                                                           xlviii شبلي نعماني، الفاروق، دار الاشاعت كراچي، 1991ع طبع اول، ص218، سيدامير على، روح اسلام ص٣٢٧
                      xlix رند بشير احمد، رشوت اوراس كاحل، پيان چکه ڈی تھيسز، ص236ء ڈاکٹر عبدالرؤف سابق ايڈ بشنل سيکريٹری تعليم پنجا، بدعنوانی اور رشوت ستانی ص123
```

اً يكسپريس نيوزار دواي پيپر، 31 آكتوبر 2013، 2013، 191261) / http://www.express.pk/story/191261) / i أ رند بشير احمد، رشوت اوراس كاحل، پي اين گي- در ئى تھىيسىز، ص 237 أأر دزنامه جنگ كرا چى، 18 مئي 2005ع ص 5 أأناسورة النساء: آيت 58

### QURAN; AS THE FIRST DOCUMENTARY ON LIFE OF PROPHET MUHAMMAD

DR. BASHIR AHMED RIND Associate Professor, University of Sindh, Jamshoro, Pakistan

Abdul Hameed Arain

Lecturer, Government Sachal Sarmast Arts & Commerce College, Hyderabad, Pakistan

#### **ABSTRACT:**

Who can describe the greatness of our blessed messenger Muhammad better than Allah SWT himself. Quran, the most read book in this universe, is replete with the glorification of his noble character. Allah SWT has exalted his mention. There is not a time when his blessed name is not mentioned around the globe – *Ashadu anna Muhammad ar Rasool Allah!* This article collects and reflects upon some verses from the glorious Quran that open on us a window into his blessed life. No book of biography can be as authentic and filled with as much meaning as the word of Allah SWT himself. We have accordingly embarked upon this humble effort in order to encourage our brethren to dive deep in to the book of Allah and illuminate their lives by following the footsteps of the noblest of all the messengers – Muhammad , may the peace and blessings of Allah be upon him and his companions, and may his mention be exalted.

### **INTRODUCTION:**

The life, the way of living, the conduct, the behavior, the habits the blessed words, his sayings and the teachings of Prophet Muhammad , have been a great motivation for Muslims around the globe. His wisdom and nobility does not have a match and his superior character is without a parallel. This epic of character was not something that he developed after the prophethood. The glowing nature of his personality was evident on everyone from the very early days of his age. No rational, sane and just reader of history can turn the pages about his time without praising the noble character and leadership of our beloved Messenger .

Accounts on his life and sayings come to us from countless biographies written on his bessed life and collections of his pearls of wisdom in hadith books. Sahl ibn Abi (died in Muawiya's reign i.e. 41-60h) was a first who prepared a document on the battles of Prophet Muhammad After that a number of biographies were documented and narrated by scholars persistently in all corners of the world and this continues till today. Some writers wrote about the biography, some praised his noble character and some collected and analyzed his noble traditions. There is no one person in the whole world who has been written more about then the Prophet Muhammad After. Even today hundred of books are being written every day on his esteemed character and noble personality as we write this paper.

All this proves what Allah SWT has mentioned in the Quran when He says:

وَ رَ فَعْنَا لَکَ ذِكْرَ کَ "

"And We have exalted your remembrance for you (O dear Prophet Mohammad المنافية)."

This can be looked at from various perspectives:

- 1. He (Muhammad (iii)) is the last prophet and there is no other prophet to come till hereafter. It was necessary to keep his message intact forever. Allah accordingly preserved it in his book and opened the hearts of our righteous predecessors to capture every single moment of life and document it. We do not know more about any other person in the world than our beloved Messenger Muhammad (iii), to the extent that we know how he used to eat, how he used to sit, how he used to out his shoes on, how used to walk, how he used to sleep, how he used to wake up, how he used to comb and every single detail. It is a great blessing from Allah that he preserved the noble life of his messenger.
- 3. Prophet ﷺ was sent for guidance<sup>iv</sup> and for blessings<sup>v</sup>, as mentioned in Quran. The biggest blessing we get because of him, may Allah exalt his mention ﷺ, is clarity on the way that connects us to our creator.
- 4. Almighty Allah makes it obligatory in the Quran that believers should follow Prophet Muhammad . Confirmation of what he brought requires obedience to him because this is part of what he brought. Allah SWT says:
  - "O you who believe, obey Allah and His Messenger ... " [Al-Qur'an 8:20].
  - "Say: obey Allah and obey the Messenger ... " [Al-Qur'an 24:54].
  - He, SWT, says, "Obey Allah and the Messenger and perhaps you will be shown mercy."
     [Al-Qur'an 3:132].
  - "If you obey him, you will be guided ... " [Al-Qur'an 24:54].
  - "Whoever obeys the Messenger has obeyed Allah ... " [Al-Qur'an 4:79],
  - "That what the Messenger brings you and leave what he forbids you ... " [Al-Qur'an 59:7]
  - "Whoever obeys Allah and the Messenger is with those whom Allah has blessed." [Al-Qur'an 4:68]
  - "We did not send any Messenger but for him to be obeyed by the permission of Allah." [Al-Qur'an 4:63]

He made obeying His Messenger 凝軟 tantamount to obeying Himself, and He placed obedience to Himself alongside obedience to His Messenger 凝軟. Such is the status of our beloved Messenger Muhammad 凝軟.

His character is the best of examples for us:

" لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيْ رَسُوْلِ اللهِ أُسْوَة حَسَنَة "Vi

"Indeed in the Messenger of Allah (Muhammad بالمالة) you have good example to follow"

We accordingly need to make a sincere effort to understand his noble message and dedicate our lives to the cause that he came to us with. It is our duty now to take his noble message around the globe. In the Holy Prophet's ((A)) biography is a role model for all Muslims to deal with all situations that can come in our way, and it is necessary for us to learn the beautiful and life changing lessons from his *Uswah* at individual as well as societal level. The noble companions, may Allah be pleased with them, were taught by Prophet Muhammad directly and they, accordingly, became a source of guidance for generations to come by transmitting, teaching and spreading what they learnt in the blessed companionship of the best of creations, Muhammad (A).

With regards to the question, "How forth coming generation will learn the biography of Prophet "",", when it comes to human minds, the first and most authentic source that comes to our minds is Quran – the book of Allah SWT revealed on his blessed messenger ".".

Aisha (رضى الله عنها) was asked, "What was the character of Prophet Muhammad رضى الله عنها) was asked, "what was the character of Prophet Muhammad

" قَالَتْ أَلَسْتَ تَقْرَأُ الْقُرُ آنَ فَإِنَّ خُلُقَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ الْقُرْ آنَ"الا

"Don't you read the Quran? Because code of Muhammad المنافقة was according to Quran".

It clearly means that if someone wants to know about the life of Prophet Muhammad and his noble character, he has to study the Quran. It will only be then that he will understand the biography, morality and characteristics of Prophet in true sense.

In the other words, we may say, that "Quran is the first document on life of Prophet ". Quran was revealed to Holy Prophet directly and he was solely the source of explaining it to humanity in the manner that Allah SWT intended. From his light, he glowed other lamps which enlightened all corners of globe. We see the beautiful glimpses from the life of Prophet Muhammad on every page in the Quran. We see his life events, his mission and duties, his struggle against the evil, Allah's communication with him, messages Allah asked him to convey and other matters which open on us a window into his noble life.

In this article, we have collected some verses from the glorious Quran which explain the moral character and mission of Prophet Muhammad

#### ASPECTS OF PROPHETIC BIOGRAPHY FROM THE HOLY QURAN:

#### His Blessed Names:

Allah has called his messenger with many beautiful names in the Quran. Yeniterzi (2015)<sup>viii</sup> mentions that Prophet's (ﷺ) names that come in Quran are: "Ahmad, Amin, Bashir, Burhan, Khatem, Dai, Rauf, Rahim, Rasul al-Rahmah, Siraj, Munir, Sirat al-Mustaqim, Ta-Ha, Ya-Sin, Ha-Mim, Abd, 'Urvah al-Wusqa, Qadam al-Sidq, Muhammad, Muddaththir, Muzammil, Mustafa, Mujtaba, Nabi al-Ummi, Nadhir, Ni'matullah and Hâdî".

Allah SWT says:

"Muhammad (النَّهَيْمُ) is the Messenger of Allah"

We believe in this with all our heart – the heart that is filled with utmost love for the Messenger of Allah and a determination to become his true 'Ghulam'. Ghulam surrenders to what his master commands him to do. And it is our fortune that our master is the best of masters, the most noble person to ever walk on this earth – Muhammad, the Messenger of God! May Allah exalt his mention and sends his peace and blessings on him, ...

### His التَّامِينِينِّ birth place:

Prophet Muhammad was born in Makkah city. Almighty Allah took oath of this noble city highlighting its importance. Allah says:

"I swear by this city (Makkah)"

### Duties of Prophet Muhammad المتيانية:

God commanded his prophet Muhammad that whatever is being reveled to you, you should proclaim to the people. It is your duty. As mentioned in Quran:

"O Messenger (Muhammad 極勢) Proclaim (the message) which has been sent down to you from your Lord."

### 'Intentions of Prophet mentioned by Allah:

Prophet Muhammad ( was looking around for the revelation and longing for the command to face Kaaba as it was the direction towards which his forefather Ibrahim A.S. prayed. Allah mentions this in Quran as:

"Verily! We have seen the turning of your (Muhammad's (Muhammad's

#### Sight:

Muhammad was in such complete control of himself and so exclusively attentive that he kept his mind and his sight focused upon the mission for which he had been summoned, and he did not let his sight wander to any side. Said quality is mentioned in Quran as:

"The sight (of Prophet Muhammad 禪화) turned not aside (right or left), nor it transgressed beyond the limit (ordained for it)."

### Opening of chest:

Allah freed Prophet Muhammad from every kind of distraction and vacillation and opened his heart to the realities of this world and the here-after.

"Did We not expand for you, [O Muhammad], your breast?"

### Lenient heart:

Kind nature of Prophet Muhammad is is discussed in the Quran. He was lenient, compassionate and loving towards his followers encompassing those that with him at that as well as those who were to spread far and wide on earth for centuries and centuries and raise his blessed name and write his praise in their humble words. Allah SWT says:

"And had You (O Muhammad ﷺ) been severe and harsh-hearted, they would have broken away from about you."

### Purification of cloths from impurity:

Allah commands his Messenger Muhammad  $\widetilde{\mathbb{AP}}$  to clean his garments because it implies that He is morally good and pure. His believers have to clean themselves to, externally and internally, following the sunnah of their beloved messenger  $\cong$ :

"(Muhammad الثَّالِيُّةُ) purify your garments"

### Sufficiency:

Indeed Allah will suffice Muhammad against the mockers. Those who try to insult him are not able to give him slightest of harms. All their efforts are to ruin their ownselves. Allah SWT says:

"Truly! We will suffice you against the scoffers"

### **Abundances of Good:**

Allah has granted abundance of the good to His blessed messenger in both the worlds. Beleivers quench their thirsts in this world from the sweetness of his words and rivers of wisdom that flow from his noble sayings. In the hereafter, they will be blessed with the blessed drink from al-kauther.

"Verily, We have granted you (O Muhammad المُعْلِيِّةُ Al-Kauthar (a river in Paradise)"

### **Revelation of Quran:**

Quran was brought down by the trustworthy spirit, Gabriel to the heart of Prophet Muhammad As it is mentioned in the glorious Quran:

"Which the trustworthy Ruh (Jibril) has brought down. Upon your heart (O Muhammad المُعْيَلِمُ "Which the trustworthy Ruh")"

#### Religion:

In the sight of Allah, there is only one system of life and way of conduct which is both in accord with reality and morally right. That is Islam – peace and submission to ONE God:

"Truly, the religion with Allah is Islam"

## Prophet Muhammad التُوَيِّعُ s submission to message brought down to him:

The Messenger, Muhammad # believes in and affirms the truth of what was revealed to him from his Lord, the most high. Allah SWT says:

"The Messenger (Muhammad النابيّة) believes in what has been sent down to him from his Lord."

The Prophet did not claim to know anything more than what Allah had taught him:

This is made clear when Allah says in the Quran:

"Say (O Muhammad 禅堂): I don't tell you that with me are the treasures of Allah, nor (that) I know the Unseen; nor I tell you that I am an angel. I but follow what is revealed to me"

#### Determination:

Allah says to his Messenger Muhammad to stay firm after he had consulted with his companions and to rely on Allah by putting his trust in Him:

"Then when you have taken a decision, put our trust in Allah"

### Sacrifice:

Whole life of Prophet Muhammad was dedicated to the noble causes given to him by Lord of all the worlds – Allah SWT. There was none of his actions that was for anyone other than Allah SWT.

"Say (O Muhammad 凝蛇) verily, my salat (prayer), my sacrifice, my living, and my dying are for Allah, the Lord of the Aalamin (mankind, jinn and all that exists)."

### Allah's Refuge:

Prophet Muhammad was an orphan. Allah SWT protected and sheltered him and his uncle Abu Talib embraced him when no one else did. This is mentioned in Quran as:

"Did He not find you (O Muhammad النَّهَيُّةِ) an orphan and gave you a refuge"

### His مَا تَعْمَالِيمُ concern for humanity:

Prophet Muhammad was full of pity, profound compassion, mercy and desiring of all the good for people that they be rightly guided. Quran narrates this as:

"Verily, there has come unto you a Messenger (Muhammad ﷺ) from amongst yourselves. It grieves him that you should receive any injury or difficulty. He (Muhammad ﷺ) is anxious over you (to be righty guided, to repent to Allah, and beg him to pardon and forgive our sins in order that you may enter Paradise and be saved from the punishment of the Hell-fire); for the believers (he ﷺ) full of pity, kind and merciful"

Quran also says that:

"Perhaps, you, would kill yourself (O Muhammad ﷺ) in grief, over their footsteps (for their turning away from you), because they believe not in this narration (the Quran)"

### Character:

Before being appointed as a Prophet, Muhammad had spent a full forty years with the people of Makkah. He was born in that city. They had observed his childhood, and then his youth, and it was in their city that he had reached his middle age. He had also dealt with them in a variety of ways and situations. He had had social interaction, business transactions, matrimonial ties, and relationships with his people. Accordingly, no aspect of his life was hidden from their view. Could there be a more powerful testimony to the truth of his claim to prophethood than his blameless life and character. He was known as 'al-sadiq' (the truthful) and 'al-ameen' (the trustworthy). If a person is known to have such a splendid and scratchless character, why would anyone not believe in him. No sane person would doubt his prophethood.

"Verily, I have stayed amongst you a life time before this. Have you then no sense?"

#### His Exalted Mention:

Coming of Prophet Muhammad is prophecised in previous religious scriptures. His mention is exalted with the name of almighty Allah all over the world in Azan (call for prayer), congregational prayers and countless books have been written on his biography in hundreds of languages from around the world and in all the periods. All this happened because almighty Allah mentioned in Quran that:

"And have We not raised high your fame?"

## His طَيْعَالِكُمْ Wives:

Almighty Allah mentions that those women who Allah made to come in his nikah were not the ordinary women. They were the most blessed of the women on earth and were accordingly made the mothers of believers. Allah SWT mentions:

"O wives of the Prophet! You are not like any other women"

### His طَيْعَالِيمٌ Children:

Not only his wives were noble, so were his offsprings. Allah SWT mentions them with the mention of his wives to affirm their status and honor:

"O Prophet! Tell your wives and your daughters"

## His طَيْنَا لِمُ Ascension:

The night journey and the Ascension was a great blessing bestowed upon Prophet Muhammad it. It was a journey that began from the Masjid al-Haraam in Makkah from where he was taken to Masjid Al-Aqsa in Jerusalem and finally he went to the seven heavens. This journey is discussed in Quran as:

"Glorified (and Exalted) be He(Allah) Who took His slave (Muhammad 凝軟) for a journey by night from Al-Masjid-alHaram (at Makkah) to Al-Masjid-al-Aqsa (in Jerusalem)"

### Allah sends blessings on him along with His angels:

It is prescribed for the Muslim to pray for peace for the Prophet and to send salaams upon him, just as it is prescribed to pray for blessings for him. The evidence that it is prescribed to send salaams upon the Prophet is the verse in which Allah says:

"Allah and His angels send blessings (salawat – i.e. graces, honors, blessings, mercy) on the Prophet: O ye that believe! Send ye blessings on him, and salute him with all respect".

### A model for all humanity:

Surah Al-Ahzab discusses the important event of the battle of trench, which took place in Shawwal, 5 A.H. During the preparation of this battle and during the time enemy stayed in front of the city, resources of Muslims went really thin. Despite this, Prophet Muhammad himself remained at the very forefront, not leaving his companions alone. He tied stones to his belly to overcome hunger. And interestingly, when all of this was happening and Muslims were apparently going through one of the toughest times, he had his vision as a leader right in front of him. He knew that Muslims were to spread across the globe and he greeted them of victories that they were to achieve over the superpowers of that time in the years to follow. This is a clear example of leading from the front and connecting to big picture. Each and every act that he ever did is replete with blessings of both the worlds. Allah SWT says:

"Indeed in the Messenger of Allah (Muhammad النافية) you have good example to follow"

### Excellence of the prophet's character:

Allah also told ys about the excellence of the Prophet Muhammad (\*\*) 's character in the following verse:

"And Verily, you (O Muhammad المنافعة) are on an exalted (standard of) character"

### Sayings of Prophet النَّاوَيَالِيمُ

All sayings and actions of Prophet Muhammad # were not from himself, but they were from Allah SWT. As mentioned in this verse:

"Nor does He (Muhammad إِنَّهُمَّةُ) speak of (his own) desire. It is only a revelation revealed"

### Duties of Prophet المنافية

Truly, God is most gracious to the humanity that he has sent to it His most blessed messenger Muhammad whose guidance is for all the times to come. Allah describes the role of prophet how mentioning that he recited to people His verses, the Qur'an, purified and cleansed them of sins, and taught them the book, the Qur'an, the wisdom, the Sunnah:

"(Muhammad 通常) reciting unto them His verses (the Quran), and purifying them (from sins by their following him) in instructing them (in) the Book \*the Quran) and Al-Hikmah (wisdom and the Sunnah)"

### Example of His blessed Companions:

The companions, who were the first to receive the Quran, were examples, like the Prophet  $\cong$ , both in behavior and practice for those who would come after them due to their sincere affiliation with Prophet  $\cong$ . The companions came from all different walks of life exactly as you would find in a small town today.

Quran speaks about companions as:

"Muhammad is the Messenger of Allah. And those who are with him are severe against disbelievers, and merciful among themselves. You see them bowing and falling down prostrate (in prayer), seeking Bounty from Allah and (His) Good Pleasure. The mark of them (i.e. of traces of prostration (during prayers). This is their description in the Taurat (Torah). But their description in the Injeel (Gospel) is like a (sown) seed which sends forth its shoot, then makes it strong, and becomes thick and it stands straight on its stem, delighting the sowers, that He may enrage the disbelievers with them."

### The Qualities:

Allah SWT has blessed Prophet with such a high rank and raised him to an exalted place of Honor that His sent as witness, bearer, warner and who invites to Allah for the right path. Allah says:

"O Prophet, indeed We have sent you as a witness and a bringer of good tidings and a warner. And as a summoner unto Allah by His permission, and as a lamp that giveth light."

### How to invite to the way of Allah:

Allah commanded his prophet \*\* to invite others to the way of Allah with wisdom, logic and with good arguments. This was the way of prophet \*\* to call for Islam. Quran narrates:

"Invite (mankind, O Muhammad ﷺ) to the way of your Lord (i.e. Islam) with wisdom (i.e. with the divine Revelation and the Quran) and fair preaching, and argue with them in a way that is better."

### He مَرْيَانِيُّ was guided to the path of Abraham (a.s):

Prophet Muhammad (a.s) was on straight path which was the path of Abraham (a.s) who exerted against the mushrikoon, as Quran says:

"Say, Indeed, my Lord has guided me to a straight path - a correct religion - the way of Abraham, inclining toward truth. And he was not among those who associated others with Allah."

### Migration of Prophet المؤيّلة:

People of Makkah, the birth place of Prophet, were bitterly set against him after he brought the messege of tauheed to them despite that fact that they were absolutely convinced of his truthfulness, and trustworthiness, nobility and magnanimity. Muhammad prayed to Allah SWT for a good migration and that is mentioned in Quran as:

"And say (O Muhammad (ike): My Lord! Let my entry (to the city of Al-Madinah) be good, and (likewise) my exit (from the city of Makkah) be good. And grant me from You an authority to help me (for a firm sign or a proof)."

#### **Humanity:**

Prophet Muhammad المُعَيِّمُ was a human being, a son of Adam (a.s) as it is clearly mentioned in Quran:

"(O Muhammad النواية): I am only a man like you."

### Consultation with others:

Quran encourages that the affairs should be decided though shura, i.e. in consultation. Shura is mentioned as a praiseworthy activity that prophet Muhammad ## always practices. Allah says in Quran as:

"(O Muhammad الثَّيْنَةُ): And consult them in the affairs"

#### Justice:

Allah SWT commanded Prophet Muhammad to be just between people, in passing judgments. And He made justice in everything he did. Allah SWT says:

"I (Muhammad إليُّنيُّة) am commanded to do justice among you."

#### **Blessings:**

Allah warned the unbelievers that until prophet # was among them, they will not be scourged. This is one of aspects which shows the shower of mercy on even non-believers because of his blessed being.

"And Allah would not punish them while you (Muhammad إليُّنيِّة) are amongst them."

### Prophet as the authority:

Allah bestowed authority to Prophet Muhammad and commanded the followers that whatever the Messenger gives you, take it; and whatever he forbids you, you should abstain from it. It is a 'generic statement' which means that it is not 'specific' and everything he gives, be it his words, any form of goods or anything else, we should take it. If his word has come about something, our own opinions and judgments do not carry any weight at all. It mentioned in Quran as:

"And whatsoever the Messenger (Muhammad 凝軟) gives you, take it; and whatsoever he forbids you, abstain (from it)"

### Messenger for whole mankind and forever:

Prophet Muhammad was not sent as a prophet for the people of his city, or his country, or his age alone, but for all the people across the globe, ever to come. It is mentioned in the glorious Quran:

"And we have not sent you (O Muhammad مِثْنَيْنَا) except to all mankind."

### The Prophet Muhammad مِثْنَاتِيمٌ was the last prophet:

Allah has completed his Deen so there will be no other messenger after Muhammad Allah has completed his Deen so there will be no other messenger after Muhammad and neither a prophet. He is seal of Prophets (khatam al-nabiyyin). Allah says in Quran as:

"Muhammad is not the father of any of your men, but he is the Messenger of Allah and the last (end) of the Prophets."

### The Prophet سُعُوْلِيِّةٌ was sent as a mercy to all Worlds:

The Prophet Muhammad was kindest to all beings. His kind-heartedness was not merely for the believers but also the non-believer, including his staunch enemies. Those who tortured him and his companions in Makkah were declared safe on the day of conquest of Makkah. Abu Sufyan's house was declared as a safe refuge despite all the pain he had given to prophet himself and his companions. Indeed, only a person with the greatest of morals can do this while entering the same place as conqueror from where he was forced to leave.

"And We have sent you (O Muhammad ﴿ الله ) not but as a mercy for the Alamin (Mankind, jinn and all that exists)"

### Intercession:

From amongst the tremendous favors Allah has granted our beloved Muhammad with with is the major intercession on the Day of Judgment. It is one of the great blessings and distinctions that are bestowed to him over all other prophets and messengers. Allah says:

"It may be that your Lord will raise you to Maqam Mahmud (a station of praise and glory, i.e. the honor of intercession on the Day of Resurrection)."

### Demise of Prophet المنافظة.

The Prophet was the fountainhead of Muslim life. He was and is a supreme model for all our social, spiritual, political, economic, military, judicial activities and all the good that one can ever do. Allah has taken him back to Him after he communicated his blessed message to humanity in full. Allah tells us that death is an undeniable reality and even his most beloved messenger had to face death one day.

"Muhammad المعلقية" is no more than a Messenger, and indeed (many) Messengers have passed away before him. If he dies or is killed, will you then turn back on your heels (as disbelievers)?"

"Verily you (O Muhammad إلى will die, and verily they (too) will die."

### **Conclusion:**

The life and behavior of the Prophet Muhammad is represented with the highest form of sublimity in the glorious Holy Quran. His attributes and life events are explained for the believers to ponder upon and reflect on his beautiful being and his mission. It is now in our hand how we tap into this ocean of knowledge and extract some beautiful pearls for ourselves, the pearls that would be

```
our wealth not only in this short worldly life, but also in the never-ending life of the here-after.
References
<sup>i</sup> M.R.Ahmed; Al Sira Al-Nabawiyya: dirasa ta liliyya, 1992, 1<sup>st</sup> ed. Riyadh, Kind Saud University, P.20-34
ii Ash-Sharh 94: 4
iii Saba 34: 28
ivAl Nissa 4: 80
<sup>v</sup> Al Anbiya 21: 107
vi Al Ahzab 33: 21
تناب العلاة المسافرين وقصرها، باب حامع صلاة الكيل ومن نام   Muslim bin Al-huiai Oushairi. Sahi Muslim.1 ed. Darussalam. Riaz. 1999
عنهاومرض،ح-746
viii Yeniterzi, E (2015). The sublime names of Prophet Muhammad (pbuh). Published on MuslimVillage website
by MV Media. Retrieved on 16-Mar-16 from: http://muslimvillage.com/2015/04/05/76994/sublime-names-
prophet-muhammad-pbuh/
ix Al Fateha 48: 29
<sup>x</sup> Al Balad 90 : 1
xi Al Maidah 5: 67
xii Al Baqarah 2: 144
xiii Al Najm 53: 17
xiv Alm Nashrah 94:1
xv Al Imran 3: 159
xvi Al Mudasir 74 : 4
xvii Al Hajar 15:95
xviii Al Kousar 108 : 1
xix Al Shura 26: 193-194
xx Al Imran 3: 19
xxi Al Baqarah 2: 285
xxii Al Inam 6: 50
xxiii Al Imran 3: 159
xxiv Al Inam 6: 162
xxv Al Duha 93: 6
```

xxvi Al Taubah 9: 128 xxvii Al Kahf 18: 6

xxviii Yunus 10:16

xxix Ash-Sharh 94: 4

xxx Al Ahzab 33: 32

xxxi Al Ahzab 33: 59

xxxii Al Isra 17: 1

xxxiii Al Ahzab 33: 56

xxxiv Al Ahzab 33: 21

xxxv Al Qalam 68: 4

xxxvi Al Njam 53: 3,4

xxxvii Al Imran 3: 164

xxxviii Al Fath 48: 29

xxxix Al Ahzab 33: 45,46

xl Al Nahl 16: 125

xli Al Anam 6: 161

xlii Al Isra 17: 80

xliii Al Kahf 18: 110

xliv Al Imran 3: 159

xlv Ash Shura 42: 15

xlvi Al Anfal 8: 33
xlvii Al Hashr 59: 7
xlviii Saba 34: 28
xlix Al Ahzab 33: 40
l Al Anbiya 21: 107
li Al Isra 17: 79
lii Al Imran 3: 144
liii Az Zumar 39: 30

### JESUS AND THE CONCEPT OF GOD

عيسىٰ عليه السلام اور تصورِ خدا - <del>URDU</del>

عبدالحميد آرائين

لیکچرراسلامیات، گورنمنٹ سچل آرٹس و کامر س کالج، حیدر آباد، ریسر چاسکالر، سندھ یونیورسٹی، جامشور و

ثميينه ناز آرائيل

ريسرچاسكالر، سندھ يونيور سٹی، جامشورو

#### **ABSTRACT:**

In all Abrahamic religions, it is believed there is a supreme power that created this universe. But in many religions, this supreme power is called with different names and attributes. In Islam, this supreme power's name is "". Islam is monotheistic religion and its prime belief is that "The God is one and only, there is no associate or partner with Him and there is nothing like Him". Jesus Christ was one of the holy prophets of God. Most humans being on earth today believe in Jesus, for that they call themselves as Christian or Muslims. However, how these two major religions view Jesus is different. The main belief of Christianity is "Trinity" i.e. Father, Son (Jesus Christ) and Holy Ghost. What was believed by Jesus Christ is the question explored in this paper in the light of the Christian and Muslim texts. Did Jesus himself ever claim divinity in any unequivocal statement? Did he preach trinity? In the gospels, the biography of Jesus, his way of living, his conduct, his behaviour, his habits, his sayings, and teachings are mentioned. They are accordingly reviewed and analysed in this paper in relation to the concept being studied. The gospel of Mathew is rich with teaching statements by Jesus that give us insights into his doctrines and theological views. Nowhere in Bible Jesus himself claimed divinity or taught about Trinity. But He believed in the one and only God and always prayed to him and prostrated to him.

Key word: Jesus, Divinity, Christians, Only one God, Islam.

### تعارف:

تمام تعریفیں، عظمتیں، اور حمد اُس پاک ذات کے لیے جو اس کے لاکق ہے۔ اس نے تمام مخلوقات کو پیدا فر مایا۔
انیا ن کو مٹی سے خلق کیا اور پھر تمام مخلوقات کو حضرتِ انیا ن کی خد مت کے لیے معمور کیا اور بنی نوع آدم کو اپنی عبادت
کرنے کی تعلیم دی۔ وہی ذات اس تمام کا کنات کی اکیلی مالک وخود مختیار ہے۔ نہ تو کوئی اس کا شریک ہے اور نہ ہی وہ کسی کا مختاج
ہے۔ نہ وہ کسی سے پیدا ہوا اور نہ ہی اس میں سے کوئی پیدا ہوا۔ اس جیسا کوئی نہیں آ۔ اس ذات پاک نے انیا فی رہنمائی کے لیے
انبیاء کو مبعوث فر مایا جو زندگی بھر ایک مالک و مختار کے گن گاتے رہے اور دیگر لوگوں کو اس کی طرف بلاتے رہے۔ گر ان کے
علیہ السلام کے لائے ہوئے کلام میں تحریف و تبدیلی سے کام لیا اور مالکِ ملک کے ساتھ مختلف جانے کے بعد لوگوں نے انبیاء طریقوں سے شرک کرنے گئے۔

عدیسیٰ علیہ السلام اللہ کے بر گزید ہ پنجمبروں میں سے ہیں۔ دنیا کی بڑ کی آبا دی عدیسیٰ کو مانتے ہوئے عیسائی کہلاتی ہے۔ عیسائی کہلاتی ہے۔ عیسائیت کے بنیادی عقائد میں سے ایک مثلیث ہے۔ لینی تین خد اؤں میں ماننا۔ خد ا، بیٹا اور روح القدس أُ۔ مگر سوال رہے ہے کہ عدیسیٰ علیہ السلام کا عقیدہ کیا تھا اور انھوں نے خد ائے واحد کے بارے میں کیا تعلیم دی۔

موجودہ انا جیل میں جہاں عدیسیٰ علیہ السلام کی زندگی کے بارے میں بتایا گیا ہے وہیں آپ کی تعلیمات کا بھی ذکر موجود ہے۔اس مضمون میں عدیسیٰ علیہ السلام کا تصورِ خد اکے بارے میں تعلیمات کا جائز ، لیا گیا ہے کہ ان کا اللہ تبارک تعالیٰ کے بارے میں کیا نظریہ اور عقیدہ تھا۔

### عقبده توحيد

توحید کے لفظی معنی ایک ماننا ہے۔اس کے اصطلاحی مفہوم اللہ تعالیٰ کی ذات کو ایک ماننا ہے لیتیٰ کہ ایسی ذات کو جو کا ئنات کے وجو دییں آنے سے پہلے موجود تھی اور اپنے وجو دییں کسی کی محتاج نہیں تھی، بااختیار تھی اور تمام مخلوق کو پیدا کرنے والی ہے اور اس کااس کی ذات اور صفات میں کوئی شریک نہیں جو ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گی اور اپنے پورے اختیار واقتدار کے ساتھ اس کا ئنات کے ختم ہونے کے بعد بھی قائم اور بااختیار رہے گی۔ اس کی قدیم صفت کے ساتھ اپناخالق اور بااختیار مان لینااور اس کی یکتائی کو تسلیم کرلینا "توحید" ہے۔

ہرالہامی مذہب میں توحید کوہی اولیت حاصل رہی ہے اور اللہ کے ہر رسول نے اس کی تعلیم دی ہے اور یہ تعلیم وہدایت سب سے پہلے انسان حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر حضرت محمد ملتی آیٹی تک ہر نبی دنیا والوں کو دیتارہا۔ جس میں انسان کے تمام اعمال وافعال کی رہنمائی ہے جوانسان اور باقی مخلو قات کی پیدائش اور ظہور کا منشاہے۔ تمام سابقہ انبیاء کی طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے بھی ایک عقیدہ توحید ہی کی تعلیم دی۔

عيسیٰ عليه السلام نے فرما يا که:

"The first of the commandments is, hear! O Israel; The lord our God is one Lord"

"اوّل حکم پیہے: سنواے اسرائیل! رب ہمار اخداایک ہی رب ہے"۔

جب خداایک ہی ہے تو پھر عبادت بھی اس ایک خداکی کرنی چاہیے جیسا کہ عیسیٰ علیہ السلام نے تھم دیا:

"Always with you, "Satan! For it is written", "you shall worship the Lord your god, and Him only you shall serve" iv.

توخداونداپنے خداکوسجدہ کراور صرف اس کی عبادت کر "۔: "بیوع نے اس سے کہا: اے شیطان دور ہو کیونکہ لکھاہے کہ

دوسری جگه کها:

"اُس نے اُس سے کہا کہ توخداوندا پنے خداسے اپنے سارے دل اور اپنی ساری جان اور اپنی ساری عقل سے محبت رکھ۔ بڑااور پہلا حکم یہی ہے" v

يوع كاايك فقهى سے مقالمہ درج ہے جس ميں آپٹنے توحيد كو بڑے واضح انداز ميں سمجھايا:

"ایک فقهی آیااور یسوع سے پوچھاکہ سب حکموں میں اول کون ساہے؟۔ یسوع نے جواب دیا کہ اول یہ ہے اے اسرائیل سُن۔ خداوند ہمارا خداایک ہی خداوند ہے۔اور توخداونداپنے خداسے اپنے سارے دل اور اپنی ساری جان اور اپنی ساری عقل اور اپنی ساری طاقت سے محبت رکھ۔ دوسر ایہ ہے کہ تواپنے پڑوسی سے اپنے برابر محبت رکھ۔ان سے بڑااور کوئی حکم نہیں۔

فقیہ نے اس سے کہااے استاد بہت خوب! تونے بچ کہا کہ وہا یک ہی ہے اور اس کے سوااور کوئی نہیں۔اور اس سے سارے دل اور ساری عقل اور ساری عقل اور ساری طاقت سے محبت رکھنااور اپنے پڑوسی سے اپنے برابر محبت رکھناسب سوختنی قربانیوں اور ذبیحوں سے بڑھ کر ہے۔جب یسوع نے دیکھا کہ اس نے دانائی سے جواب دیاتواس سے کہا تُوخدا کی بادشاہی سے دور نہیں ۷iس

عیسی علیہ السلام نے فقہی کو جواب میں کہا کہ خداایک ہے اوراس سے محبت رکھو تو فقہی نے جو کہ سمجھدار شخص تھابات کو بلکل واضح کر دیا کہ "وہ ایک ہی ہے اور اس کے سوااور کوئی نہیں "۔اس جواب پر عیسی علیہ السلام نے اس کی تعریف کی اور خدا کی باد شاہی میں جانے کی بشارت دی۔اس : سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ عیسی اور اس کے زمانے میں لوگوں کا یہی عقیدہ تھا کہ اللہ ایک ہے اور اس کے علاوہ کوئی عبادت کے لا کق نہیں یعنی

"لا الم الالله"\_

دوسری جگه مزیدوضاحت ہے کہ:

یسوع نے کہا: "اور ہمیشہ کی زندگی میہ ہے کہ وہ تجھ خدائے واحداور برحق کواور یسوع مسیح کو جسے تونے بھیجاہے جانیں۔جو کام تونے مجھے کرنے کو دیا تھااُس کو تمام کرکے میں نے زمین پر تیر اجلال ظاہر کیا"<sup>vii</sup>۔

انجیل میں ایک اور مقام پر علیٹی علیہ السلام کا قول درج ہے کہ:

"جو مجھ سے اے خداوندا سے خداوند! کہتے ہیں ان میں سے ہر ایک آسمان کی باد شاہی میں داخل نہ ہو گا مگر وہی جو میرے آسمانی باپ کی مرضی پر چلتا ہے "Viii"۔

"جو کوئی میرے آسانی باپ کی مرضی پر چلے وہی میر ابھائی اور میری بہن اور ماں ہے "ن<sup>x</sup>ا

"ا گرمیں خدا کی روح کی مدد سے بدر وحوں کو نکالتا ہوں تو خدا کی باد شاہی تمہارے پاس آپینچی "×\_

انجیل کے مندرجہ بالآیات سے بیر وزر وشن کی طرح عیاں ہو جانا ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام نے ایک خدا کی عبادت کا حکم دیا ہے مگر عیسائی پادریوں نے تثلیث کاعقیدہ اپنی طرف سے گھڑااور پھر اسکے مطابق انجیلوں میں بھی تحریف کر دی۔ بیہ خدا کی قدرت کا کمال ہے کہ آج بھی انجیل میں ایسے بے ثار مقامات موجود ہے جن سے عیسیٰ علیہ السلام کے صبحے عقیدہ کی پہچان ہو سکتی ہے۔

مولانا تقی عثانی لکھتے ہیں کہ: جب بھی غیر جانبداری اور دیانت داری کے ساتھ انجیلوں کا جائزہ لیا گیا ہے، توہمیشہ یہ فیصلہ دیا ہے کہ حضرت مسیح علیہ السلام نے اپنے بارے میں ایک "خدا کا بندہ اور پیٹمبر "ہونے کے سواکوئی اور بات نہیں کہی،ان کا کوئی ارشاد آج کی انجیلوں میں بھی ایسا نہیں ماتا جس سے ان کا خدا ہونا یا خدا کا کوئی "اقنوم" ہونا ثابت ہوتا ہو" "

عیسیٰ علیه السلام کے عقیدہ تو حید پر بحث کرتے ہوئے ڈاکٹر بلال فلیس کہتے ہیں کہ:

"Jesus called them to worship the one true God who unique in His qualities. God does not have the attributes of His creation, nor does any creature share any of His attributes. In Mattew 19: 16-17, when the man called Prophet Jesus 'good', saying, "Good teacher, what good thing shall I do that I may have eternal life?" Prophet Jesus replied, "Why do you call me good? No one is good but One, that is, God." He denied the attribution of 'infinite goodness' or perfect goodness' to himself, and affirmed that this attribute belongs to Allah alone." xiii

عیسیٰ علیہ السلام نے اپنے حواریوں کوایک سپے خدا کی عبادت کرنے کو کہاتھاجو کہ اپنی صفات میں اکیلا ہے۔ان صفات میں نہ تو کو گیاس کا ساجھی ہے اور نہ ہی اس نے کسی کواپنا شریک بنایا ہے۔ جبیبا کہ متی نے اپنی انجیل میں بیان کیا ہے کہ :

"اور دیکھوایک شخص نے پاس آگراس سے کہااہےاستاد میں کون سی نیکی کروں تا کہ ہمیشہ کی زندگی پاؤں؟

اُس نے اُس سے کہا کہ تو مجھ سے نیکی کی بابت کیوں پوچھتاہے؟ نیک توایک (اللہ) ہی ہے۔ لیکن اگر توزندگی میں داخل ہو ناچا ہتا ہے تو محکموں پر عمل کر xiii سے۔

اس اقتباس سے ظاہر ہوتاہے کہ عیسیٰ علیہ السلام نے کامل نیک یامکمل ہونے سے انکار کیااور واضح کر دیا کہ بیہ صفات تو صرف اللہ کاخاصہ ہیں۔

متى 19: ١٦ ـ ١ ا ك عربي ترجمه ميں يد بلكل واضح طور پر لكھا گياہے كه عيسىٰ عليه السلام نے كہا! الله كے علاوہ كوئى نيك نہيں:

" واذا واحد تقدم وقال له ايها المعلم الصالح اي صلاح اعمل لتكون لي الحياة الابدية. فقال له لماذا تدعوني صالحا. ليس احد صالحا الا واحد وهو الله. ولكن ان اردت ان تدخل الحياة فاحفظ الوصايا" xiv

بائبل کاایک اور بیان جس کے مطابق بیہ بلکل واضح ہو جاتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اللہ کے بر گزیدہ نبی اور بندے تھے۔جو کہ اللہ کی طرف سے بنی اسرائیل کی طرف مبعوث کے گئے تھے نہ کہ وہ خود خداتھے:

"Ye men of Israel, hear these words; Jesus of Nazareth, a man approved of God among you by miracles and wonders and signs, which as ye yourselves also know" xv.

"اے اسرائیلیو! بیہ باتیں سنو کہ یسوع ناصری ایک شخص تھا جس کاخدا کی طرف سے ہوناتم پران معجز وں اور عجیب کاموں اور نشانوں سے ثابت ہوا جو خدانے اس کی معرفت تم میں دکھائے "۔

اختیارایک اللدکے پاس ہے

"أس (يوع) نے اس (زبدى كى مال) سے كہاكہ توكياچا ہتى ہے؟

اً سنے اس سے کہا: فرماکہ یہ میرے دونوں بیٹے تیری بادشاہی میں تیری دہنی اور بائیں طرف بیٹھیں۔

يسوع نے جواب ميں كہاتم نہيں جانتے كه كياما نگتے ہو۔جو پياله ميں پينے كوہوں كمياتم في سكتے ہو؟

أنهول نے كہاني سكتے ہيں۔

اُس نے اُن سے کہامیر اپیالہ تو پیو گے لیکن اپنے دہنے اور بائیں کسی کو بیٹھانامیر اکام نہیں مگر جن کے لئے میرے باپ کی طرف سے تیار کیا گیا اُن ہی کے لئے ہے۔"<sup>xvi</sup>

یمی واقعہ مرقس نے اپنی انجیل باب • اآیت ۵ستا۴۵ میں بھی ذکر کیا ہے۔ بقول مرقس دائیں اور بائیں بیٹھنے کی درخواست زبیدی کے بیٹوں یعقوب اور یو حنانے خود یسوع سے کی تھی، جبکہ متی کے بیان کے مطابق ان کی مال نے بید درخواست کی تھی۔ مرقس اور متی کے بیان میں اختلاف کے باوجود عیسیٰ علیہ السلام کے جواب سے بیہ صاف ظاہر ہے کہ بیٹھانے کا اختیار صرف اللہ کے پاس ہے۔ یعنی میری داہنی اور بائیں طرف بیٹھانے کا اختیار مجھے نہیں دیا گیا۔ بیہ فیصلہ اللہ نے کرناہے کہ میرے داہنے اور بائیں کون ہوگا۔

# عالم الغيب الله تعالى ب

عیسیٰ علیہ السلام نے نفعی کی کہ وہ یافرشتے بھی مستقبل میں آنے والے حالات کے بارے میں جانتے ہیں:

"لیکن اُس دن (قیامت)اوراس گھڑی کی بابت کوئی نہیں جانتا۔ نہ آسان کے فرشتے نہ بیٹا مگر صرف باپ "xvii

مرقس نے اس کے بعد مزید لکھاہے کہ:

"خبر دار! جاگتے اور دعا کرتے رہو کیونکہ تم نہیں جانتے کہ وہ وقت کب آئے گا "xviii پ

بائبل کے مندرجہ بالااقتباسات سے صاف طور پریہ ظاہر ہوتاہے کہ عیسیٰ علیہ السلام بھی قیامت کے وقت کے بارے میں نہیں جانے تھے بلکہ ان کا بھی بہی عقیدہ تھا کہ قیامت کب واقع ہوگی اس کاعلم صرف اللہ کو ہی ہے۔ اسی طرح دوسری الہامی کتابوں کے مطابق کسی نبی نے یہ دعویٰ نہیں کیا کہ اسے قیامت کے بارے میں علم ہے یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام اللہ کے برگزیدہ پیغیبر تھے نہ کہ خود اللہ تھے یااللہ کے بیٹے سے۔ کیونکہ اگروہ خود خدا ہوتے تو یہ نہ فرماتے کہ صرف اللہ ہی جانتا ہے۔

# ایک اللدسے ڈرناچاہیے

ہمارے جسم اور روح پراختیار صرف اللہ تعالیٰ کاہے وہی دونوں کا پیدا کرنے والاہے اور وہی دونوں کو سزا بھی دے سکتاہے۔اس لیےاسی کا حق ہے کہ اسی سے ڈراجائے اوراسی کا حکم ماناجائے۔ یہی وہ تعلیم ہے جو کہ ہمیں توحید کادر س دیتی ہے اور خدائے واحد کی طرف لے کر جاتی ہے۔

عيسىٰ عليه السلام صرف ايك الله عد درنے كے عقيده كوبيان كرتے ہوئے كہتے ہيں كه:

"جوبدن کو قتل کرتے ہیں اور روح کو قتل نہیں کر سکتے ان سے نہ ڈر وبلکہ اسی سے ڈر وجور وح اور بدن دونوں کو جہنم میں ہلاک کر سکتا ہے" xix

# دعاایک الله سے ہی ما مگنی چاہیے

جہاں حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے ایک اللہ کی عبادت کا حکم دیا،اس سے ڈرنے کی تعلیم دی وہیں یہ بھی عقیدہ دیا کہ دعا بھی صرف اللہ ہی سے ما تکنی چاہیے اور وہی اُسے پورا کرنے کی طاقت رکھتا ہے۔

"اور دعاکرنے وقت غیر قوموں کے لوگوں کی طرح بک بک نہ کروکیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہ ہمارے بہت بولنے کے سبب سے ہماری سنی جائے گی۔ پس ان کی مانند نہ بنو کیونکہ تمہار اباپ تمہارے مانگنے سے پہلے ہی جانتا ہے کہ تم کن کن چیزوں کے محتاج ہو۔ پس تم اس طرح دعا کیا کرو کہ :

اے ہمارے باپ توجو آسان پرہے تیرانام پاک ماناجائے۔

تیری بادشاہی آئے، تیری مرضی آسان پر پوری ہوتی ہے زمین پر بھی ہو ہاری روز کی روٹی آج ہمیں دے۔

اور جس طرح ہم نے اپنے قرض داروں کو معاف کیاہے تو بھی ہمارے قرض ہمیں معاف کر۔

اور ہمیں آزمائش میں نہ لابکہ برائی ہے بچا[کیونکہ بادشاہی اور قدرت اور جلال ہمیشہ تیرے ہی ہیں۔آمین]

اس لئے کہ اگرتم آدمیوں کے قصور معاف کروگے تو تمہاراآسانی باپ بھی تم کو معاف کرے گا۔اورا گرتم آدمیوں کے قصور معاف نہ کروگ تو تمہارا باپ بھی تمہارے قصور معاف نہیں کرے گا" xx۔

متی نے گر فتاری کے واقعات سے پہلے عیسیٰ علیہ السلام کی دعااسطرح نقل کی ہے:

"تب یسوع اپنے شاگردوں کے ساتھ ایک جگہ پہنچا جس کانام گستمنی تھا۔اس نے ان سے کہا: تم یہاں بیٹھواور میں وہاں آگے جاکر دعاکر تا ہوں۔وہ پطرس اور زبدی کے دونوں بیٹوں کوساتھ لے گیااور افسر دہاور بیقرار ہونے لگا۔ پھر اس نے ان سے کہاغم کی شدت سے میری جان نکلی جارہی ہے۔ یہاں تھہر واور جاگتے رہو۔

پھر ذراآگے جاکر وہ زمین پر سجدہ میں گرپڑااور دعاکرنے لگا کہ آے باپ! اگر ممکن ہو توبیہ پیالہ مجھ سے ٹل جائے، پھر بھی جو میں چاہتا ہوں وہ نہیں بلکہ جو توچاہتا ہے وہی ہو۔

جب وہ شاگردوں کے پاس واپس آیااور انہیں سوتے پایا تو پطر سے کہا: کیاتم گھنٹہ بھر بھی میرے ساتھ بیدار نہ رہ سکے؟

جا گئے اور دعا کرتے رہوتا کہ آزمائش میں نہ پڑوروح توآمادہ ہے مگر جسم کمزور ہے۔وہ پھر چلا گیااور دعا کرنے لگا:

اے میرے باپ!ا گربیہ پیالہ میرے پیئے بغیرٹل نہیں سکتاتو تیرے مرضی یوری ہو۔

جبوالپسآیاتوشا گردول کو پھرسے سوتے پایا کیونکہ ان کی آنکھیں نیندسے بو جھل ہو پچکی تھیں۔لہذاوہ انھیں چھوڑ کر چلا گیااور تیسری دفعہ وہی دعاکی جو پہلے کی تھی "<sup>xxi</sup>۔

اس تمام واقعہ سے یہ ثابت ہوتاہے کہ علیسی بھی مشکل وقت میں اللہ ہی سے دعا کرتے تھے، اس کے حضور سجدہ ریز ہوتے،اسے ہی حاجت رواسیجھتے تھے اور اپنے شاگردوں کو بھی یہی نصیحت کرتے رہے کہ اسی اللہ سے دعاما نگو وہی حاجات کو پور اکرنے والا ہے۔ساتھ ہی دعاکااسلوب بھی بتایا کہ سجدہ کی حالت میں دعاما نگی جائے۔

جب بسوع كوصليب كيا گياتو بھي أس مشكل گھڙي ميں بھي اس نے اللہ ہى كو يكارا۔اورآج بھي بائبل ميں وہ الفاظ اس طرح نقل كيے گئے ہيں:

" ايلى ايلى لما سبقتنى "xxii

اے میرے خدا! میرے خدا! تونے مجھے کیوں چھوڑ دیا؟

اس دعاسے عقیدہ تثلیث کی قلعی کھل جاتی ہے عیسیٰ علیہ السلام کاعقیدہ نہیں بلکہ خود ساختہ ہے۔ کیونکہ اگر عیسیٰ علیہ السلام خود خداہوتے تووہ کسی اور کو کیول پکارتے۔

ان دعاؤں پر بحث کرتے ہوا ہو محمد علی بن احمد حزم الاندلسی لکھتے ہیں کہ:

"ان (نصاری) او گوں کو کیا ہو گیا ہے۔ کیا خدا کہ یہی صفت ہوتی ہے۔ کیا خدافر شتے کا مختاج ہوتا ہے کہ وہ اسے تسلی دے کیا خداد عاکر تاہے کہ کیا اس سے کاسپر موت کو ہٹادیا جائے۔ کیا حال کی سختی سے خدا کو پسینہ آتا ہے جب اسے موت کا بقین ہو جاتا ہے کیا خدا کو خدازند ور کھتا ہے؟ حماقت میں اس سے بڑھ کر کوئی چیز ہوگی؟""

### خد ا کا بیٹا

" کہہ کر Son of Man<sup>عدیس</sup>یٰ علیہ السلام نے کبھی اپنے آپ کو خد اکا بیٹا کہہ کر نہیں پکارا۔ جبکہ وہ تو خود کو <sup>vxxiv</sup> ہی متعارف کرواتے رہے۔

Son of با ئبل عہد نا مہ عتیق اور عہد نا مہ جدید کے مطابق ہر وہ شخص جو خد اسے ڈرتا ہے وہ خد اکا بیٹا" "ہے۔God

"مبارک وہ ہیں جو صلح کرواتے ہیں ، کیونکہ وہ خد ا کے بیٹے کہلائیں گے "XXV"

د وسری جگه متی نے عدیسیٰ علیہ السلام کا فر مان لکھا ہے کہ :

xxvi"That ye may be children of your father which is in heaven"

## عبيسيٰ عليه السلام خد ا كا بنده اور رسول:

عدیسیٰ علیہ السلام نے کبھی خد ائی دعویٰ نہی کیا بلکہ وہ تو خود اللہ کی عبادت کرنے والے تھے۔اور خد ا کی طرف سے لوگوں کی اصلاح کے لیے مبعوث کیے گئے تھے۔

متی نے لکھا ہے کہ:

"اور لو گوں کو رخصت کر کے تنہا د عاکرنے کے لئے پہاڑ پر چڑھ گیا "xxvii"

دوسری جگه متی نے لکھا ہے کہ:

" دیکھویہ میرا خادم ہے جسے میں نے چنا

میرا پیاراجس سے میرادل خوش ہے

میں اپنار وح اس پر ڈالوں گا

اور یہ غیر قوموں کو انصاف کی خبر دے گا "xxviii

عبیسیٰ علیہ السلام نے جو کچھ بھی کہا وحی الہٰی کی روشنی میں کہا یعنی وہ اپنے رب کا پیغام سنانے کے لیے آئے تھے:

" کیونکہ میں نے کچھ اپنی طرف سے نہیں کہا بلکہ باپ جس نے مجھے بھیجا اسی نے مجھ کو تھم دیا ہے کہ کیا کہوں اور کیا بولوں۔

اور میں جانتا ہوں کہ اس کا حکم ہمیشہ کی زندگی ہے۔ پس جو کچھ میں کہتا ہوں جس طرح باپ نے مجھ سے فر مایا ہے اسی طرح کہتا ہوں "xxix"۔

عدیسیٰ علیہ السلام کے حواری بطرس کا آپ کے متعلق عقیدہ کیا تھا۔ آیئے ان ہی کی زبانی سنتے ہیں:

"اے اسرائیلیو! میہ باتیں سنو کہ یسوع نا صری ایک شخص تھا جس کا خد اکی طرف سے ہوتا تم پر ان معجزوں اور عجیب کاموں اور نیٹا نوں سے ثابت ہوا جو خد انے اس کی معرفت تم میں دکھائے "xxx\_۔

## نتيجه

حضرت عدیسیٰ علیہ السلام ایک عورت سے پیدا ہوئے xxxi، عام طریقے سے بڑھے پھولے xxxii اور عیسائی عقیدہ کے مطابق صلیب سے فوت ہوئے xxxii (قطع نظر اس کے کہ صلیب سے موت کا نظریہ کہاں تک درست ہے) اس طرح پیدا اور فوت ہونے والے کو خد اکیسے تسلیم کیا جا سکتا ہے ؟اسی طرح جو شخص عام طریقہ سے بھوک پیاس محسوس کرتا ہے xxxiv۔

خد ا قادر مطلق ہے ساری کا ئنات اس کی مرضی سے چلتی ہے ،اسی لیے اس کے ماننے والے اپنی کمزوری اور احتیاج میں اسے پکارتے ہیں۔ اس کے بر عکس جسے اپنی کمزوری اور احتیاج کا احساس ہو، اور اسے رفع کرنے کے لیے خد اکو پکار تا اور اس سے دعاکر تا ہو، جسے اس کی کمزوری اور مصیبت پریثان اور عمگیں کرتی ہو، اسے کس طرح خد اکہا جا سکتا ہے؟ وہ توخود کسی کو برتز مان کر حالتِ احتیاج و غم میں اسے پکار رہا ہے۔

اسی طرح جب عدیسیٰ علیہ السلام کے گرد دشمن کا گھیر انگ ہوتا ہے تو وہ کس طرح گھبر اتے ، عمکییں ہوتے اور موت و مصیبت سے بچنے کی دعا کرتے ہیں ، موت کا پیالہ ٹالنے کی التجا کرتے ہیں اور پھر اپنی مرضی کو اپنے خد اکی مرضی کے سپر دکرتے ہیں۔

اگر عیسیٰ علیہ السلام نے خود خد ائی دعویٰ کیا ہوتا تو اس دعایا عبادت کا کیا مطلب۔ دعاکر نے سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ آپ اپنے آپ کو اس خد ائے ہرتر کے سامنے کمزور ، حاجت مند اور ضرورت مند کے طور پر پیش کر رہے تھے۔ آپ نے نواپنی بشریت وعبدیت پر زور دینے کے لیے انا جیل میں بار بار (اٹھتر (78)) xxxv د فعہ اپنے لیے "ابن آدم" کا لقب استعال کیا ہے \*\*
استعال کیا ہے \*\*\*\*۔

یعنی مسیح علیہ السلام اللہ کے بر گزیدہ پنجمبر تھے جواپنے وقت کے لو گوں کی اصلاح کرنے کے لیے مبعوث کیے گئے تھے۔اللہ کے متعلق ان کا عقیدہ کچھاس طرح سے تھا:

اس د نیااوراس میں موجود تمام مخلوقات کو پیدا کرنے والا صرف ایک اللہ ہے اس کے ساتھ کوئی شریک نہیں ،اسی سے ڈر ناچا ہے اور اسی سے دعاما نگنی چاہیے کیونکہ تمام اختیارات صرف اسی اکیلی ذات کے پاس ہیں۔

عیسیٰ علیہ السلام نے اسی عقیدہ کی نہ صرف تعلیم دی بلکہ اپنی تمام زندگی اسی عقیدہ پر کاربندرہے۔

#### **REFERENCES:**

القرآن سوره اخلاص 112 أ

قاموس الكتاب ص-233، مسيحي اشاعت خانه 36 فيروزيور رودُ، لا بور، 2008<sup>ii</sup>

iii Holy Bible (KJV): Mark 12:29, 129 Mobilization Drive, Waynesboro, GA 30830 USA

iv Holy Bible (KJV): Mathew 4: 10

<sup>)</sup>متى22: 37-KJV38 بائبل(<sup>v</sup>

<sup>)</sup>م قس 12: 28 تا KJV34 بائبل(<sup>vi</sup>

<sup>)</sup>يوحنا17 : 3\_KJV4 بائبل (<sup>vii</sup>

<sup>)</sup>متى7: KJV21 مائبل(أأأنا

<sup>)</sup> متى 12: 50 ، مر قس3: 31 تا 35 ، لو تا 8:19 تا 21 KJV بائبل (×i

<sup>)</sup> ئى KJV28 :12 ئىل (×

تقى عثانى محمه: عيسائيت كياہے؟، ص-83، وعوة اكيدُ مي، بين الا قوامي اسلامي بونيور سٹي، اسلام آباد، 1998ء أند

xii Bilal Philips: The True Message of Jesus Christ, P.19.

<sup>)</sup> متى 19: 16 تا KJV بائبل (<sup>iii</sup>

xiv متى الكتاب المقدس: 19:16 17-Electronic Text Country, the unbound bible(http://unbound.bible.edu/)

xv Holy Bible (KJV): Acts: 2:22

<sup>23: 20)</sup> تى KJV ما تىل (XJV ما تىل 23

<sup>24:36</sup> متى KJV مائبل (XVii

<sup>33: 13)</sup>م قس KJV مائبل(iiivx

<sup>10: 28</sup> متى KJV مائبل (10: 28

<sup>15</sup>ت 7: 6)متى KJV مائبل (××

xxi بنجل (26: 36 برنج) بنجل (44

27:46 متى KJV بائبل (KJV

ترجمه عبدالله عمادي ـ 301، ص\_1 ابن حزم ابو مجمه على بن احمد المائد لسي: الميلل والنحل، ح\_ iiixx

)مر قس2: KJV10 بائبل(KJV10

)متى5: KJV9 بائبل(×××

)متى 5: KJV45 بائبل (KJV45

)متى14: KJV23 بائبل(iii

)متى KJV18 : 12 بائبل (iiivxx

)يوحنا 12: KJV49 بائبل (KJV49

)اعمال2: KJV49 بائبل(×××

) متى 1: 18-20 بو تا 1: 21،31: KJV7 بائبل (KJV7-5

) لو تا2: KJV40 بائبل (iixxxii

) متى 27: 50 مر قس 15: 37 ملو تا 23: 46 ميوحتا 19: KJV 18 بائبل (ilixxx

) متى 4: 2، مر قس 11: 12، يوحنا 19: KJV29 بائبل (KJV29

قاموس الكتاب ص\_15، مسيحي اشاعت خانه 36 فيروز يوررودُ، لا بور، 2008××××

) متى 10: 23، مر قس 10: 45، لو تا5: 24، يوحنا3: 13 وغير ه KJV بائبل ( نتم بنتر الم

# URDU – EXPLANATORY APPROACH OF ALLAMA ABDUS SATTAR MUHADITH DAHELVI IN NUSRAT UL BARI SHARH OF SAHIH BUKHARI

#### Muhammad Ibrahim Muhammadi

Research Scholar, Department of Comparative religion & Islamic culture, University of Sind, Pakistan

#### ABSTRACT:

ALLAMA ABDUL SATTAR MOHADITH DEHELVI (1905-1966) is a renowned Islamic scholar from IndoPak subcontinent who offered matchless services to Uloom Al-Islamia in general, and hadith sciences in particular. He did not restrict himself to teaching and learning but also influenced and participated in reform and dawah movements in the subcontinent for 40 years. He wrote 28 books covering a broad range of subject areas related to Quranic exegesis, prophetic traditions, usool and jursiprudence. In this paper, we have reviewed his approach towards the explanation of Sahih Al Bukhari in his master-piece 'Nusrat ul Bari'. His approach is very profound and strongly rooted in the manhaj of the pious predecessors of Islam.

Keywords: Hadith, Sahih Bukhari, Nusrat ul Bari, Abdus Sattar Mohadith Dahelvi, Quran

د نیامیں جتنی بھی شریعتیں اتاری گئیں ان سب کا نتیجہ قر آن وحدیث کی شکل میں اپنے منطقی مجموعے تک پہنچا بتدائے آفرینش سے لے کر آج تک جتنی بھی امم پیدا کی گئیں ان کی ضروریات حالات اور علاقوں کے ماحول کے حوالے سے انبیاء کو بھیج کر وہاں کے لوگوں کو قوحید کی دعوت بالعموم اور اس کی ضروریات کی غیر وریات کی غیر وریات کی خصوصی انعام کا حقد الر کیلئے بالخصوص احکام دینیہ سے نواز اگیا اطاعت پر انعام اور معصیت پر سزاکا مرحلہ سنادیا گیا اور جس نے بھی اطاعت کی اسے اللہ تعالیٰ کے خصوصی انعام کا حقد الر قرار دیا گیا۔ پھرایک وقت ایسا بھی آیا کہ بنی اسرائیل کو تمام سابقہ اقوام پر فضیات دے دی گئی جنانچہ قرآن مجید میں اس کا تذکرہ کچھ یوں کیا گیا ہے کہ:

" يا بني اسرائيل اذكر وانعمتى التي انعمت عليم واني فضلتكم على العالمين" (1)

"اے بنی اسرائیل (یعقوب کی اولاد) یا کرواس میری وہ نعت جومیں نے تم پر انعام کی اور تہہیں تمام اقوام عالم پر فضیلت بخشی "۔

اب اس آیت کریمہ پر غور فرمائیں تونہایت طور پر واضح ہو جائے گا کہ فضیلت و کرامت کے حوالے سے بنی اسرائیل جیسی عزت کسی کو بھی عطانہیں ہوئی۔لیکن جب یہی قوم اپنے فرائض سے بیگانہ ہوئی اور حیلہ سازیوں کی مر تکب ہوئی تواللہ تعالیٰ نے انہیں ذلیل بندر بنادیا۔ چنانچہ قر آن مجید میں ارشاد گرامی ہے کہ:

الفقلنالهم كونواقردةً خاسئين ا(2)

"لیں ہم نے تھم دیا کہ تم (نافر مانی کے سبب) ذلیل بندر بن جاؤا"۔

یہ آیت واضح کرتی ہے کہ انہیں نضیلت کے منصب سے ختم کر کے جانور بنادیا گیا۔اس کی وجہ حیلہ سازیاں اور آسانی کتب کی تشر تح میں تحریف تھی چنانچہ قرآن مجید نے اس کی طرف بھی اشارہ فرمادیا کہ:

" يحر فون الكلم عن مواضعه "(3)

"ان اہل كتاب نے (بد ظلم كياكه تورات اور انجيل كى عبارات ميں) تحريف كى اوراسے يكسر بدل ڈالا"۔

اب ذراد کیھئے کہ اس قوم نے آسانی کتاب کی عبارات میں تحریف کی اور یہ کتنا بڑا جرم ہے۔ دوسر ابڑا جرم جسے قرآن مجیدنے واضح کیاار شاد گرامی ہے کہ:

"يكتبون الكتاب بايديهم ثم يقولون هذامن عندالهد" (4)

"اپنی طرف سے فتوے لکھ لکھ کرعوام الناس میں تقسیم کیے پھر کہا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے"۔

اسی طرح کے کئی ایک جرائم سامنے آئے چنانچہ اللہ تبارک و تعالی نے قرآن مجید کو نازل بھی فرمایا اور اس کی حفاظت کا ذمہ بھی لیا چنانچہ قرآن مجید میں ارشاد گرامی ہے کہ:

"انانحن نزلناالذ كرواناله لحفظون"(5)

"بے شک ہم نے ہی قرآن مجید کو نازل کیااور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں "۔

اس آیت سے جو کیفیت واضح ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ قرآن مجید کی عبارت میں کوئی بھی ردوبدل نہ کر سکے گا۔ کیونکہ اس کاذمہ اللہ تعالیٰ کا ہے اور وہ اپنے رسول ملتی آیتم کے ذریعے اس کی تشریح بھی کرائے گااور وہ تشریح بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوگی چنانچہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتاہے کہ:

"وما ينطق عن الهوي ان هوالا وحي يوحل "(6)

"ہمارانبیاس وقت تک بولتاہی نہیں جب تک کہ ہماری طرف سے اجازت نہ ہو جائے"۔

گو یا که وحی جلی ہو یاوحی خفی ہو وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی ہے۔

قرآن مجید کے فہم و تفہیم تفسیر و تاویل کادوسرا بڑا مآخذ سنت رسول ملٹی آیا تی ہے۔ یعنی قرآن مجید کی تشریخ کیلئے جو کلمات بھی آپ ملٹی آیا تی کی زبان سے نکلے وہ قرآن مجید کی شرح تھہرے۔

نہایت لطف و کرم کی بات بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ناصرف قرآن مجید کو نازل فرمایا بلکہ اس کی حفاظت اور کی اس کی شرح کاذمہ بھی خود لیا ہے۔قرآن مجید میں ار شاد گرامی ہے کہ:

"لا تحرك به لسانك تتحعل به ان عليناجمعه وقرأناثم ان علينابيانه" (7)

"(آپ طرفی آییم ) جلدی جلدی اپنی زبان کو حرکت میں مت لائے قرآن مجید کو آپ (طرفی آییم ) کے بینے میں جمع کرناہماری ذمہ داری ہے اور اس کی شرح کرنا بھی ہماراذمہ ہے"۔ ہماراذمہ ہے"۔

اب اس آیت مبار که پر غور فرمایئے تو واضح ہو گا کہ قرآن مجید کا نزول تحفظ اور اس کی شرح اللہ تعالیٰ نے اپنے ذمہ لی ہے۔اسی طرح اس آیت مبار کہ پر غور فرمایئے:

"هوالذي بعث في الاميين رسولاً منهم يتلواعليهم آية ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمه "(8)

"وہ اللہ ہی ہے جس نے امیین میں انہی میں سے ایک رسول جیجا جو انہیں آیات قرآنیہ اور اس کی شرح یعنی حکمت سکھاتا ہے اور ان کانذ کیہ کرتا ہے"۔

اسی طرح ایک اور آیت کریمه میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا که:

"لقد منّ الهداعلى المؤمنين اذبعث فيهم رسولاً منهم بتلواعليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والمحكمه "(9)

"البته تحقیق الله تعالی نے مومنوں پراحسان عظیم فرمایا کہ ان میں نبی اکرم (طرفی ایک کے مبعوث فرمادیا جوانہیں قرآن مجید اور حکمت کی (یعنی احادیث) کی تعلیم دیتے ہیں "۔ دیتے ہیں "۔

مندرجہ بالا آیات میں بھی واضح کیا گیا ہے کہ قرآن مجید کی شرح مدیث ہے۔ اسی لیے اللہ تعالی نے احادیث کی جمع و تدوین کا کام آئمہ کرام سے لیااور پھر متا خرین کو توفیق عطافر مائی کہ وہ ان کتب احادیث کی شرح کشیں تاکہ عوام الناس کیلئے عام فہم ہو جائے اور لوگوں کو قرآن مجید کی کی صبح تشرت سمجھ سکیں احادیث کی عبارات عوام الناس کے ذھن سے قدرے رفعت میں ہوتی ہیں ایک صورت میں لازم ہو جاتا ہے کہ ان احادیث کی شرح دوسری احادیث سے کی احادیث سے کی عبارات عوام الناس کے ذھن سے قدرے رفعت میں ہوتی ہیں ایک صورت میں لازم ہو جاتا ہے کہ ان احادیث کی شرح دوسری احادیث سے کہ جائے۔ اس ضمن میں دیکھا گیا ہے کہ صحاح ستہ کی کتب کی شرح مختلف او قات میں مختلف علاء اور محد ثین نے کی ہے۔ اسمطرح سب سے زیادہ شرح صحح بخاری کی لکھی گئیں اور دنیا میں مروجہ ہر زبان میں لکھی گئی ہیں اور ان میں سے بچھ شار حین تو صرف شارح ہیں لیکن بچھ شار حین ہیک وقت بطور محد شخاری کی تدریس بھی کررہے ہوتے ہیں۔

ان محدثین میں سے ایک محدث علامہ عبدالستار محدّث دہلوی بھی ہیں جنہوں نے بطور محدّث صحیح بخاری کی تدریس دی اور بطور شارح نصر قالباری شرح صحیح بخاری ککھی اور اس کے چند پاروں کی شرح کھی پائے کہ اللہ تعالی نے اپنے پاس بلالیااب ان کی تحریرات و شرح میں بیہ جائزہ لینامقصود ہے کہ ان کا طرز شرح استدال استنباط،استخراج کیا ہے۔ان کا طریقہ بیانیہ کس قدر عام فہم ہے اور لوگوں کیلئے کس قدر مفید ہے اس کیفیت کا تحقیقی مطالعہ کرنااور پیش کرنامقصود ہے

\_

#### مصادر سے اخذور داور استنباط میں علامہ عبدالستار دہلوی کامنہج:

ذیل میں ہم علامہ دہلوی کی نصر ۃ الباری شرح صحیح بخاری میں دیگر کتب احادیث سے اخذا حادیث کے منہے کا جائزہ لیں گے۔

١ ـ فاضل محدث نے نفرة الباري میں عقائد ، تفسر ، حدیث ، تاریخ ، رجال کی امہات الکتب سے استفادہ کیا ہے

۲۔ نصرۃ الباری کو مطلب خیز بامحاورہ اردو ترجمہ کے بعد نہایت اہتمام کے ساتھ احادیث نبویہ مٹھیلیم و آثار سلفیہ سے نصرۃ الباری مرتب کیا گیاہے، صحاح خمسہ اور دیگر کتب احادیث کی روایات کواس انداز میں سمودیاہے کہ ان تمام تفاسیر کے متعلقہ مقامات کے مطالعہ کے بعد وہی مقام نصرۃ الباری میں دیکھاجائے توابیامعلوم ہوتاہے کہ جیسے تمام ضروری چیزیں سمیٹ دی گئی ہوں۔ اور جامعیت ایسی کہ مذکورہ بالانشر ح کی طویل شخفیق مباحث میں پڑے بغیر مطلوبہ ضروری موادسے صحیح بخاری کامقصد واضح کرنے کی کوشش کی ہے۔

۳۔فاضل محدث نے صحاح خمسہ (مسلم ترمذی ،ابن ماجہ ابو داؤد ،نسائی )اور حدیث کی دیگر کتب سے بکثرت روایات نقل کی ہیں ،جس میں بیہ امر ملحوظ خاطر رکھا گیا ہے کہ حدیث پاک کے احکام و مسائل کی تفصیلات قرآن کریم سے مستبط و ماخوذ معلوم ہوتی ہیں۔

کے۔فاضل محدث نے احادیث صحیح، حسنہ نقل کی ہیں اور صحت روایت کا خاص خیال رکھاہے۔ تاہم حدیث کے بیان میں صرف اجمالی حوالوں کو کافی سمجھا ہے۔ صفحات اور ابواب وغیرہ کے حوالوں کو اکثر بیان نہیں کیا۔ شرح میں کہیں احادیث کی روشنی میں اسباب نزول، سور توں اور آیتوں کی وضاحت بھی بیان کی ہے۔ بیان کی ہے۔

۵۔فاضل محدث کے نزدیک مسلم کی تمام احادیث صحیح ہیں ۔للذا کسی جگہ ان کے رواۃ پر نقد جرح نہیں کی گئی دیگر کتب حدیث سے مصنف نے روایات حسب ضرورت با درایت نقل کی ہیں ۔

آ۔ نقد رجال جرح و تعدیل کے باب میں آپ نے ابن کثیر کی البدایة والنہایہ، ابن حجر عسقلانی کی تہذیب المتدیب اور تقریب المتدیب پرزیادہ اعتاد کیا ہے۔

۷۔ایک اور بات جس کا یہاں ذکر کرنا ضروری ہے یہ ہے کہ مصنف نے عام طور پر احادیث و آثار کا باقاعدہ ترجمہ کرنے کی بجائے جو حاصل مفہوم ہے اسے بیان کیا ہے ،کتب تفییر وحدیث کی روشنی بیل شارح نے تفییر الحدیث بالقرآن کا اہتمام بھی کیا ہے آپ صحابہ کی تفییر احادیث کو جحت قرار دیتے ہیں۔مفسر کی رائے میں کوئی صحیح حدیث قرآن کی معارض نہیں۔للذاجہاں کہیں بظاہر باہمی تعارض محسوس ہوتا ہے مفسر نے ان کے مابین توفیق و تطبیق کی کوشش کی ہے۔

۸۔ فاضل محدث نے اپنے والد گرامی محدث ہند عبدالوہاب دہلوی کے تعلیم کئے ہوئے تمام شروحی نکات اور استدلالات استنباطات اور استخراجات کی روشنی میں شرح لکھی ہے۔

٩ ۔ فاضل محدث نے کسی بھی غالی اور اور جافی کی بیان کردہ کسی بھی روایت اور توجیہ کو بیان نہیں کیا۔

۱۰ ۔ اپنی شرح نصرۃ الباری سے پہلے کی شروح کی اجتہادی کیفیتوں سے گریز کیا ہے۔اور کسی بھی قشم کی ایسی شخصی رائے کو بیان کرنا مناسب نہیں سمجھا۔جو قرآن وحدیث کے خلاف ہو۔

١١ ـ نصرة البارى سے پہلے كى تمام شروح كے،شرح بالماثور تكات كو جہال ضرورت محسوس ہوئى وہاں بيان كيا ہے۔(10)

المختصر فاضل محدث کا مصادر سے اخذاور استنباط قابل قبول اور بہتر نظر آتا ہے۔ جہاں تک ان کے منبج کو جانچا جائے تو وہ اپنے سے پہلے شار حین ، ومؤلفین کی صحیح روش کور د نہیں کرتے بلکہ اپنے موجودہ وقت کی ضرورت کے پیش نظر نصرۃ الباری میں بخاری کی شرح کرتے ہوئے انہوں نے بہتر منبج اپنانے کی کوشش کی ہے۔ بہر حال ان کی شرح کی امثلہ کے ضمن میں یہ بحث مفصل کی جائے گی کہ وہ شرح بخاری کے نقاضے پورے بھی کر سکے یا نہیں۔اور اُن کی اس شرح کوشر وح بخاری میں کوئی ممتاز مقام حاصل بھی ہوا کہ نہیں۔

علامه صاحب کے ترجمہ اور حواشی کی خصوصیات:۔

فاضل محدث کے ترجمہ ، حواشی کی خصوصیات درج ذیل ہیں۔

"ترجمه کو بامحاوره بنانے کی حددرجه کوشش کی گئے ہے۔

ہر حدیث کامفہوم آسان لفظوں میں کتاب کے حاشیہ پربیان فرمایا ہے۔مقفع،مسجع عبارات سے گریز کیا ہے۔

ا گر کوئی جملہ مشکل آگیاہے تواس کی تشریح الگ سے بیان فرمادی ہے۔ تاکہ قاری کی سمجھ میں اچھی طرح آسکے اور وہ مشکل میں نہ پڑے

حدیث سے متعلقہ دیگر مذاہب کا بھی ذکر کر دیا گیاہے۔ تاکہ قاری ان سے بھی آگاہ ہو جائے اور صیح، سقیم کاادراک کرسکے۔

جوبات رائج ہے اس کی بھی ساتھ ساتھ نشاندہی فرمائی ہے۔ تاکہ قاری اس سے آشاہو جائے۔

تشر ت اور توضيح مويامسله كى بات فاضل محدث ناس مين سلفيت كوملحوظ ركھاہے"۔(11)

وجه تأليف نصرة الباري

شرح الجامع المسند الصحيح المختضر

من امورر سول الله طني ليرم وسننه وا يامه لا مام البخاري

فاضل محدث کے نزدیک شرح لکھنے کی ترجیجات درج ذیل ہیں جن کی وجہ سے انہوں نے اس سعادت کو حاصل کرنے کی کوشش کی ہے۔امام بخاری کے ذاتی وتصنیفاتی کمالات کے بارے میں پروفیسر غلام رسول سعید تذکرہ المحدثین میں لکھتے ہیں کہ:

"امام بخاری کے علمی کمالات کااعتراف ہر زمانہ کے اہل علم لوگوں نے کیا ہے۔امام بخار کی زندگی کا اکثر حصہ احادیث کی تلاش میں گزراموصوف کی تصانیف کی تعداد تو20سے زائد ہے لیکن عظمت وشہرت صحیح بخاری کے حصہ میں آئی۔ کیونکہ اس مجموعہ کی تمام احادیث صحیح تسلیم کی جاتی ہیں "۔(12)

اسى طرح زميد بن ناصر تحقيق على البخاري ميں لکھتے ہيں كہ:

" صحیح بخاری کتاب اللہ کے بعد صحیح ترین کتاب مانی جاتی ہے مصنف نے حدیث بخاری کی شرح میں دوسری احادیث نقل کرنے سے قبل اسے اصول حدیث کے قوانین کی روشنی میں جانجا ہے۔ فقہی ابواب کی ترتیب رکھی ہے "۔ (13)

اسى طرح احمد الله سيد تاريخ حديث ومحدثين ميں لکھتے ہيں كه :

"امام بخاری بسااو قات ایک حدیث کو کئی مقامات پر ذکر کرتے ہیں تاکہ مختلف مسائل کا استنباط کر سکیس کل احادیث بشمول مکررات، متعلقات جملہ متابعات کی تعداد نوہز اربیاسی ہے۔ مکررات حذف کرنے کے بعداحادیث مر فوعہ کی تعداد چار ہزار چھ سو تنتیس رہ جاتی ہیں "۔

اسی طرح امام تر مذی بخاری، صحیح بخاری کے متعلق لکھتے ہیں کہ:

"میں نے تاریخ اور اسانید میں بخاری سے زیادہ علم والا شخص عراق اور خراسان میں نہیں دیکھا ابن خزیمہ کے مطابق زیر آسان رسول ملن ایکھا کی حدیث کا زیادہ جاننے والا اور حفظ رکھنے والا امام بخاری سے زیادہ کوئی نہیں"۔(14)

حافظ عبدالرحمٰن بن علی شافعی کہتے ہیں بخاری التزام صحت میں اور مسلم ترتیب ابواب میں سب پر فوقیت رکھتے ہیں۔(15)

اس کے علاوہ بے شار تقریظات ہیں جوامام بخاری اور صحیح بخاری کے متعلق لکھی گئی ہیں اختصار مطلوب ہونے کی وجہ سے انہیں پراکتفا کیا گیاہے۔

مندرجہ بالادیگر خصوصیات کی بناء پر فاضل محدث نے صحیح بخاری کو سب سے زیادہ ترجے دی۔ "اس کی شرح نصرۃ الباری کو تألیف کیااور جب علامہ صاحب تفیر ستاری سے فارغ ہوئے اور اس کی مقبولیت کو دیکھا تواللہ تعالی سے دعا کی کہ اے اللہ تو مجھے توفیق دے اور میری نصرت فرما تاکہ میں آسمان کے نیچے اور زمین سے دعا کی کہ اے اللہ تو مجھے توفیق دے اور میری نصرۃ فرما تاکہ میں آسمان کے نیچے اور زمین کے اوپر اصحیح الکتاب بعد کتاب اللہ کی شرح لکھ سکوں یہی وجہ ہے کہ بخاری کی شرح کا نام آپ نے نصرۃ الباری (اللہ کی نصرۃ) شرح صحیح بخاری کی شرح کا جائیلی جو سے موسوم کیا ہے اور اتن محبت سے لکھی کہ مرض الموت میں بھی آخر دم تک نصرۃ الباری شرح صحیح بخاری ہی لکھتے رہے اور وصیت کے طور پر کرم الجلیلی جو ان کے شاگرہ ہیں انہیں اس کی بحکیل کی ہدایت کی "۔ (16)

نصرة البارى كالسلوب تبيين-

فاضل محدث نے بخاری کی شرح کرتے ہوئے نصر ۃ الباری میں جو اسلوب تبیین اختیار کیاہے اس کی کیفیات درج ذیل ہیں۔

۱۔ ترجمہ سطروں کے سامنے لکھنے کی بجائے متن کے در میانی سطروں میں لکھا گیا ہے تاکہ متن اور ترجمہ علیحدہ پڑھنے میں قاری کو کسی قشم کی دقت محسوس نہ ہو۔

۲۔ ترجمہ کی زبان سلیس بنانے کی کوشش کی گئ ہے۔

٣ مندرجه ذیل امهات الکتب کی احادیث سے نصرة الباری میں بخاری کی شرح کی گئے ہے۔

- مند احمد بن عنبل
  - صحیح مسلم
  - سنن ابي داؤد
  - جامع ترمذي
  - سنن نسائی
  - سنن ابن ماجه
  - مؤطا امام مالك
- مصنف ابن الي شيبه
  - صحیح ابن خزیمه
  - صحیح ابن حبان
  - متدرك حاكم

- سنن الكبري بهيقي
  - سنن دار قطنی
    - مجم طبرانی
    - مند بزار
    - سنن دارمی
  - مشكوة المصابيح
  - الادب المفرد
  - بلوغ المرام
- الترغيب والترهيب
  - تلخيص الحبير -

٤۔اختصار کو ملحوظ رکھا ہے ،تاکہ آسانی کے ساتھ سمجھی جاسکے ،تاہم یہ اختصار جامع ہے مخل نہیں ۔

٥ ـ طويل احاديث كا اختصار زياده ملحوظ ركھا ہے ، يعنى باب سے متعلقه كلڑے پر اكتفا فرماتے ہیں ـ

٦۔ صحاح ستہ کے علاوہ دوسرے مخر جبین کا تبھی ذکر فرماتے ہیں۔

۷۔ مختلف مکاتب فکر کے استدلالات نہایت شرح صدر کے ساتھ لاتے ہیں ، یعنی مذاہب متد اولہ میں سے کسی کا متدل پیش کرنے میں بخل اور تعصب سے کام نہیں لیا، بس یوں تصور کیجئے کہ آپ کو حدیث پیش کرناہے وہ کس امام یامسلک والوں کامتدل ہے اس کی آپ نے پر واہ نہیں گی۔

٨۔ متدل كى تصبح و تضعيف محض محدث كى حيثيت سے كرتے ہيں ، قطع نظر اس سے كه بيه روايت فلال فقهى مسلك يا كلامى تُولےكا متدل ہے۔

٩ حديث ميں اگر کھ تنوع ہے تو اسے بھی بيان فرمايا ہے ۔

٠ ١ ١ گر اس كى سند ميں كوئى قابل ذكر زيادتى آئى ہے تو اسے بھى واضح كيا ہے ۔

۱ ا ۔ نصرۃ الباری شرح صحیح بخاری میں احادیث کی ترتیب امام بخاری والی ہی ہے ۔

۱۲۔ آپ اس امر کا بالخصوص التزام فرماتے ہیں کہ حدیث اپنے مفہوم میں بالکل واضح ہو جائے اس کے اجمال اور اشکال کی شرح کیلئے اس روایت کے متعدد طرق پیش کرتے ہیں جن سے اشکال اور اجمال دور ہو جاتا ہے۔

١٢-باب سے متعلقہ تمام مسائل كھول كر بيان كر ديئے ہيں ـ

۱۳ مبرعات و رسومات کی پوری طرح تردید کی گئی ہے۔

٤ ١ ـ ترجمہ و تشریح کی زبان نہایت سادہ استعال کی گئی ہے ۔ حالانکہ کہا جاتا ہے کہ بخاری کو سیحفے کیلئے فقیمہ ذہن چاہئے لیکن فاضل محدث نے اسے مبتدی کیلئے آسان زبان میں تحریر کر دیا ہے ۔

٥ ١ صحابه كرام كے آثار كا ذكر كيا ہے ۔تابعين ، تبع تابعين كے اقوال بھى درج كئے ہيں۔

١٦- تمام و كمال متن انتہائی صحت اور ثقابت كے ساتھ بيان كيا ہے ـ

۱۷۔ شروع کے 28 صفحات پر مشتمل ایک جامع مقدمہ کھا، جس میں مخصیل علم اور انداز تألیف بخاری لکھا۔

۱۸۔(۱) حدیث کی تدوین (۲) کتب احادیث کے طبقات (۳) ضرورت حدیث (٤) تحفظ حدیث پر مخضر تحریر سپر د قلم کی۔

وجہ تالیف بخاری،امام بخاری کے حالات وواقعات،عادات و خصا کل، زہد و تقویٰ، قوت حافظہ ، بے مثال دینی خدمات ،علوئے مرتبت،ر فعت شان پر بڑی عمدہ گفتگو کی۔

۱۹۔ امام بخاری نے باب کی مناسبت سے جو حدیث تالیف کی ہے اس مناسبت کو بھی بیان کرتے ہیں۔ یعنی امام بخاری نے جو باب باندھاہے اس کی تشر سے کرتے ہیں۔

• ۲۔ نفرة الباری میں بخاری کی حدیث کی تشریح میں دوسری حدیث کی عبارت سے بھی بیان کرتے ہیں۔

۲۱۔وحی کو منزل من اللہ ثابت کرتے ہیں ،بتاتے ہیں کہ تمام انبیاء پر وحی آسان سے آتی تھی۔

۲۲۔ مدیث کی تشریح قرآن مجید کی آیات سے بھی کرتے ہیں۔

یعنی آیات قرآنیے سے بطور استشہاد شرح فرماتے ہوئے مسلہ کی مکمل وضاحت اور تبیین فرماتے ہوئے حدیث کو قرآن کی تشرح کے طور پر اور قرآنی آیات کو حدیث کی شرح میں استشہاد، معاون شرح کے طور پر پیش کرتے ہیں۔

۲۳۔ نفرۃ الباری میں بخاری کی احادیث کی شرح میں دوسری کتب احادیث کو صحیح احادیث (جو ان کے نزدیک طبقہ ثانیہ کی کتب احادیث ہیں )کو پیش کر کے امام بخاری کے موقف کی وضاحت کر کے ایک مبتدی کی تسلی کرتے ہیں اور مبتدی قاری کو عالم فاضل

نہیں سبھتے کہ ان کے سامنے عالمانہ عبار تیں اور مسجع ، مقفع عبار تیں پیش کریں وہ تدریس کے انداز میں جیسے ایک طالب علم کو سمجھایا جاتا ہے ، ویسے سمجھاتے ہیں تاکہ ایک قاری کسی بھی استاد کے بغیران نکات کواپنے طور پر سمجھ لے جنہیں امام بخاری اس حدیث کی تفہیم میں سمجھانچا ہے ہیں۔

٤ ٢ ـ نصرة الباري ميں حديث كى تشريح كرتے ہوئے اس كاما حصل بيان كركے دور حاضر كى قباحتوں كوبيان كرنانہيں بھولتے۔

۲۰ کئی ایک احادیث بخاری کی شرح کرتے ہوئے وہ قرآن مجید کی آیات کو بطور استشہاد لاتے ہیں اور احادیث بھی بطور معاون شرح کے پیش کرتے ہیںاور دونوں کے ذریعے امام بخاری کے مقصود نکات کو بیان کرتے ہیں اور ایک قاری کے ذہن میں امام بخاری کی احادیث کی مکمل وضاحت کرنے میں بخل سے کام نہیں لیتے۔

77۔ حدیث کی شرح کرتے ہوئے تصورات شرکیہ ،بدعیہ کی نفی کرکے عقیدہ توحید ،شرع دین محمدی کی صحیح تشکیل کر دیتے ہیں جس کی وجہ سے کسی بھی قاری کو عقیدہ توحید سمجھنے اور شرع دین محمدی سمجھنے ،بدعات وسنت نبوی کے فرق کو سمجھنے میں آسانی رہتی ہے۔اس کی وجہ سے امام بخاری کا مدعا، مقصود بھی واضح ہو جاتا ہے۔ قاری کی البحض بھی ختم ہو جاتی ہے۔

۲۷۔ ایمان کے حوالے سے جمہور علماء سلف کا مذہب بیان کرتے ہیں۔ امام بخاری کی تائید کرتے ہوئے صحابہ کرام، آئمہ کرام و تابعین کرام سب کا مذہب بیان کرتے ہیں کہ ایمان کم اور زیادہ ہوتا ہے۔

۲۸۔معتزلہ کے عقائد کا رد کرتے ہیں جو کہ گنبگار کو مخلد جہنی بتاتے ہیں۔جبکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے توبہ کے دروازے کھلے ہوتے ہیں چاہے کوئی کیسا بھی گنبگار کیوں نہ ہووہ توبہ کرنے سے اللہ تعالیٰ کامحبوب ہوجاتا ہے۔

؟ ٢- هر حدیث کے راوی صحابی کے مختصر حالات بیان کرتے ہیں اور ان کا اعزاز لقب شرف وغیرہ کبی بیان کرتے ہیں اور اگر ان کی اولاد کا کوئی شرف ہے تو اسے بھی بیان کرتے ہیں۔ شائل پر بھی روشنی ڈالتے ہیں تاکہ آپ ایک قاری کوراویان بخاری صحابہ میں سے ان کا اچھی طرح ادراک ہوجائے۔

۳۰۔ شرح کرتے ہوئے صرفی، نحوی قواعد کو پیش نظر رکھتے ہیں اور صرفی نحوی تشرح کر کے تشریح کرنے سے شرح میں نکھار پیدا ہو جاتا ہے ۔ اور قاری کی سمجھ میں آسانی سے مسائل آجاتے ہیں۔

۳۱ ۔ تابعی یا صحابی کا نام آنے پر ان کا مخضر تعارف بھی شرح میں کرادیتے ہیں جیسے حضرۃ عمر بن العزیز کے بارے میں کھتے ہیں کہ ان کی کنیت ابو حفص ہے ۔ ان کی والدہ ام عاصم نام لیا تھا ان کے والد مصر کے والی تھے اور اپنے وقت کے فقیمہ عالم اور مجتہد، عابد ، زاہداور عارف بالسنن تھے۔ ام عاصم حضرۃ عمر بن خطاب کی پوتی تھیں۔

٣٢ - ہر حدیث سے استدلال استنباط اور استخراج مسائل کرکے اس حدیث کی تشریح میں بیان کر دیتے ہیں ۔

۳۳۔ حدیث میں بیان شدہ رجلاً کی تشریح کرتے ہوئے صحابی کے نام کی کنیت اور جہاں کنیت ہووہاں نام کی وضاحت کر دیتے ہیں۔ تاکہ حدیث کا جہل ختم ہو جائے۔

٣٤ - احاديث كے ظاہر ي تعارض كو ختم كركے قارى كے ذہن كے سمجھنے كيلئے آسانى كرديتے ہيں ـ

٣٥ - حديث کي تشريح مين تاريخ کي تلخ حقيقتين نجي بيان کرتے ہيں ۔

٣٦ ۔ احادیث کے عموم وخصوص اور مطلق ومقید کے قوانین کو بھی بیان کرتے ہیں۔

۳۷۔معزلہ فلفہ دانوں کے اعتراضات کا ردکرتے ہیں۔

٣٨ حديث کي شرح کرتے ہوئے عقائدروافض کا رد بھي کرتے ہيں۔

٣٩ علامه ابن الصلاح کے نظریہ کا ردیمی کرتے ہیں۔

• ٤ ۔ شرح كرتے ہوئے فاضل محدث نے كئى ايك ايسے لوگ جوكه كئى سوسال بعد صحابی ہونے كادعوىٰ كرتے تھے ان كار دكيا ہے۔

٤٦ ـ فاضل محدث بعض اختلافات امت جو كه بعض اوقات احادیث بخاری سے سمجھ لیے جاتے ہیں ان کے حوالے سے ان احادیث اور ابواب کی مناسبت کو بھی بیان کرتے ہیں تا کہ کسی بھی قسم کا اشکال نہ رہے ۔

٤٢ ـ اهل بدعات كے استدلالات كا رو كرتے ہیں ـ

٤٣ ـ ايك حديث كا دوسرى حديث سے منسوخ ہونا بھى بيان كرتے ہيں ـ

ع کے حدیث سے حدیث کا تعارض دور کرتے ہیں ۔

٥٤ ـ امام بخاري نے جہاں بغير حديث كے باب باندھا ہے اس كى وضاحت كرتے ہيں ـ

٤٦ ـ لوگوں کی طرف سے پیدا کردہ اشکال فی ابخاری کی وضاحت کر کے رد کرتے ہیں۔

٤٧۔ صرف قرآن مجيد سے بخاري کے باب باندھنے کی وضاحت کرتے ہیں۔(17)

اب ہم علامہ دہاوی صاحب کی تالیف نصر ۃ الباری شرح صحیح ابخاری میں سے اسلوب تبیین کے حوالے سے چندایک مثالوں کا جائزہ لیس گے۔ اس کیلئے بیا ہتمام کیا گیا ہے کہ نصرۃ الباری کے جس مقام کو ہیان کر نامقصود ہے اسے شامل کیا گیا ہے اور پھر اس پر چند حروف لکھود بے گئے ہیں۔ اس سے پہلے کہ ان کے اسلوب تبیین کی امثلہ کو ضبط تحریر میں لاکران کا تحقیقی تجزیہ لکھا جائے ضروری ہے کہ فاضل محدث کی وہ سند جو کہ امام بخاری تک جاتی کا تذکرہ کر دینا نہایت ضروری ہے کہ فاضل محدث کی وہ سند جو کہ امام بخاری تک جاتی کا تذکرہ کر دینا نہایت ضروری ہے کہ وہ اپنی سند سے احادیث کی روایت کر کے اپنے تلمیذان کو پڑھاتے رہے ہیں ان کی سند درج ذیل ہے۔

علامه صاحب کی سندامام بخاری تک: ۔۔۔۔۔

سلسله سند: ابو محمد عبدالستار عن عبدالوباب عن نذیر حسین دہلوی عن محمد اسحاق عن جدہ عبدالعزیز عن شاہ ولی اللہ عن ابی طاہر المدنی عن ابیہ الشیخ ابراہیم کردی عن شیخ احمد قشاشی عن شیخ احمد عبدالقد وس شتناوی عن شیخ شمش الدین محمد بن احمد رملی عن شیخ الاسلام ابو یکی احمد زکریاعن شیخ شہاب الدین ابن علی بن حجر العسقلانی عن زین العابدین ابراہیم بن احمد تنوخی عن احمد بن ابی طالب حجار عن شیخ حسین بن مبارک زبیدی عن ابی الوقت عبدالاً ول بن عیسے ہمر وی عن ابی الحسن عبدالر حمان بن مظفر عن ابی محمد عبداللہ بن احمد سر خسی عن ابی عبداللہ محمد بن یوسف عن مطر قریری عن محمد بن اساعیل ابخاری۔

#### حدیث کی تشر ت قرآن مجید کی آیات کے ذریعے

عن عمر بن الخطاب يقول سمعت رسول المدين يقول انماالا عمال بالنيات وانمالكلٍ امريٍّ مانو كان كانت هجرته الى الدنيا يصيبهمااؤامر أقٍّ يتكحها فهجرة الحيا هاجراليه ـ (18)

اس حدیث میں علامہ صاحب کے مطابق امام بخاری اخلاص کے ساتھ نیت کرنے کا تذکرہ کرتے ہیں اور اس کے مقاصد پیش کرتے ہیں۔ حدیث بخاری سے انہوں نے درج ذیل استدلالات کیے ہیں۔

1"۔امام بخاری نے بخاری شریف کوبر ٹی نیک نیتی کے ساتھ مؤلف کیاہے۔

2 - بخاری پڑھنے والے طلباءاور پڑھانے والے اساتذہ کیلئے بھی لازم ہے کہ نیک نیتی کے ساتھ اس کو پڑھیں اور پڑھائیں اور اس کے نکات کی تفصیل کے ساتھ وضاحت کریں

3 علم حدیث پڑھانے سے عمل وعقیدہ کی درنگی کرلیں جو کہ نجات دنیاوی اور دینی کا سبب ہے اس کے ذریعے دنیا کمانے کانہ سوچیں۔

4-اس حدیث کی تشر ت میں سورة البینة قرآن مجید کی آیت پیش کرتے ہیں که:

" وَمَا مُرِوْ الإلاَّ لِيَعْبُدُ واللَّهَ مُخْلُصِيْنَ لَهُ الدِّينِ... " (القرآن: البينه)

کہ اللہ تعالیٰ کافرمان بھی یہی ہے کہ خلوص نیت سے کام ہوناچاہے اورایک حدیث کے ذریعے واضح کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن مسعود سے روایت ہے کہ جس شخص نے ام قیس عورت کیلئے ہجرت کی تھی صحابہ کرام اسے مہاجرام قیس کہتے تھے۔

5۔"شرح لکم من الدین ماوصی بہ نوحاً"اس آیت سے استدلال کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ امام احمد ،ابن مدینی ،ابو داؤد ، ترمذی اور دار قطنی کا کہناہے کہ بیہ حدیث اسلام کا ثلث ہے"۔

المختصر! علامہ سلفی صاحب کا قرآنی آیات کے ذریعے حدیث کی تشر سے کا طرز عمل بہتر ہے اوران کا خیال ہے کہ نیت دل کا وظیفہ ہے زبان کا نہیں۔ بہر حال کچھ علاءاسے زبان سے بھی کہنا چاہئے بید لازم ہے اور کچھ علاءاسے صرف جواز کا درجہ دیتے ہیں۔

#### تشر تحالحدیث بالقرآن اور منکرین حدیث کے رد کی مثال

كيف كان بدأالوحى الله رسول المدامل والمالا عربوط (انااو حيناالے نوح والنبين من بعده حد ثناالحميدى قال حد ثناسفيان قال حد ثناالا نصارى قال اخرنى على المالاتين على عد ثنا الله تعلى على الله تعلى على الله تعلى على الله تعلى الله ت

فاضل محدث کاانداز تشر تح، تصر تحالیا ہے کہ حدیث کی تشر تحقر آن مجید سے کرتے ہیں اسی طرح اس باب میں جوامام بخاری نے باب کیف کان بداالو حی الی رسول الله ملی آئید میں انہوں نے اختیار کیا ہے فرماتے ہیں کہ فرمان باری تعالی ہے کہ:

"إِنَّالُوْ حَيْنَا النَّكِ كَمَا أَوْ حَيْنَا "...

اس آیت کو تشر ت کمیں لکھ کراستدلال کرتے ہیں کہ جیسے سابقہ پیغمبروں پروی آتی تھی ایسے ہی آپ کٹی آئی تھی ادین کی ابتداءوی سے ہوئی ہے۔ کہتے ہیں کہ اس آیت میں منکرین حدیث کار دہے۔ جو کہتے ہیں کہ حدیث منزل من انساء نہیں ہے اور جس طرح سابقہ انبیاء پر نازل ہوتی تھی اسی طرح آپ ملٹی ہیں آپ کہ کہ اس آب کی تشریح کی ہے "۔
پر بھی نازل ہوئی ہے۔ اس طرح اس باب کی تشریح میں فاضل محدث نے قرآن مجید کی آیت کے ذریعے تشریح کی ہے "۔

المخضر اُن کابیا استدلال منکرین حدیث کے رد میں احسن ہے۔ منکرین حدیث وحی کو منزل من انساء ماننے سے انکاری ہیں اور اسی وجہ سے حدیث کی صداقت میں شبہ پیدا کرتے ہیں۔ قرآن مجید کی آیت کو بخاری شریف کے باب کی شرح میں لانلایک مثبت عمل ہے جو کہ منکرین حدیث کیلئے ایک کھر ااور سیدھاسادہ سا جواب ہے۔

حضرة جبرائیل کاآپ کو گلے لگانے کی غرض وغایت

فاضل محدث اس حدیث کی تشریح میں فرماتے ہیں کہ: "حضرة جرائیل علیہ السلام کی آمد غار حراء میں اور آپ علیہ وسلم سے گفتگو کر نااور آپ و سے عرض کرناکہ آپ پڑھیں۔جب آپ علیہ وسلم نے فرمایاکہ میں قاری نہیں ہوں تو آپ علیہ وسلم کو گلے لگایا۔

1-حضرة جبرائيل عليه السلام كالبهلي مرتبه گلے لگانے كامعانقه كرنے كامقصدية تھاكه آپ علية وسلم كادل دنياسے بےرغبت ہو كرفارغ ہو۔

2۔ حضرۃ جبرائیل علیہ السلام کادوسری مرتبہ گلے لگانے کا مقصد آپ علیہ وسلم کے دل کو فیض اللی سے معمور کرناتھا تا کہ اللہ تعالٰی نے وحی کے ذریعے جو آپ علیہ وسلم کودینا ہے وہ لے لیں۔

3- حضرة جبرائيل عليه السلام كاتيسري مرتبه كامقصديه تفاكه آپ عليه وسلم كوصرف اور صرف الله تعالى سے ہى انس ہواور رہے۔اور الفت بھى حاصل ہو"۔

المخضر!انھوں نے حضرۃ جبرائیل علیہ السلام نے جو آپ علیہ وسلم کو تین مرتبہ گلے لگایااس کی غایت کی تبیین بڑے اچھے انداز میں کر دی ہے تاکہ کسی بھی قسم کے پیداشدہ ابہام اوراشکال کو بخو بی حل کیاجا سکے اور بیدا یک اچھی کاوش محسوس ہوتی ہے۔

#### مدیث کی تشر ت حدیث سے کرنے کی مثال

\_\_\_ثم يرجع الے خديجه كان امر أ\_\_\_\_ كان يكتب الانجيل بالعبر انيه ماشاءالعداد كان شيخاً كبير أقد عمى فقالت له خديجه بياا بن عم اسمع من ابن اخبيل (20)

فاضل محدث اس حدیث میں ورقد بن نوفل کے پاس آپ ملتی آیکتی کو حضرۃ خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کالے جانابیان کر کے واضح کرتے ہیں کہ "بیہ سب کچھ تو آپ ملتی آیکتی کی تعلیٰ دی آپ ملتی آیکتی کی تعلیٰ میں نوفل جو کہ نصرانی عالم تھے اس کے باوجود اضوں نے حضرۃ موسیٰ علیہ السلام کے حوالے سے آپ ملتی آیکتی کو تسلیٰ دی وضاحت کرتے ہیں کہ اکثراحکام تورات میں بیان ہو چکے تھے انجیل میں تو صرف ترامیم بیان ہوئیں تھیں علامہ کرمانی کے حوالے سے بھی انہی کیفیتوں کو بیان کرتے ہیں۔

اس ملا قات کے گی ایک فوائد بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ورقہ سے ملا قات کے بعد آپ ملٹی آیٹی کے پاس حضرت جبر ائیل علیہ السلام تو قوانین اللیہ لے کر آئے ہیں اور آپ ملٹی آیٹی بھی ایک بر گزیدہ رسول ہیں۔ انہی سے آپ ملٹی آیٹی کو جس نبی کو بھی ایس تعلیمات ملیں اُن کے چاہنے والے بھی ان کے دشمن بن گئے۔ اسی لئے انہوں نے فرمایا کہ کاش میں اس وقت زندہ رہوں۔ اگر زندہ رہا تو آپ ملٹی آیٹی کی بھر پور مدد کرونگا"۔

المختر! فاضل محدث نے اس حدیث کی نثرح دوسری کتب احادیث کی احادیث سے کی ہے۔ (21)

حضرت ورقه بن نوفل رضى الله عنه كى كيفيت اسلامي

فاضل محدث نے اس حدیث کی وضاحت میں کئی ایک دوسری کتب احادیث سے استفادہ کیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ "ورقہ بن نوفل آپ علیه وسلم کی باضابطہ دعوت شروع ہونے سے قبل ہی وفات یا گئے تھے۔

ایک اور حدیث سے وضاحت کرتے ہیں کہ آپ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے ورقہ بن نوفل کو جنت میں دیکھاسفیدریشمی کپڑے پہنے ہوئے کیونکہ وہ مجھ پر ایمان لائے تھے۔

ابن مندہ نے انہیں صحابہ میں لکھاہے۔

علامه کرمانی نے انہیں اپنی شرح صیح بخاری میں انہیں مومن لکھاہے۔

احمد کی تاریخ میں مروی ہے کہ تین سال تک وحی بندر ہی لیکن حضرة جبرائیل علیہ السلام آپ مٹی ایک ہے پاس آتے رہتے تھے "۔

المختر!انھوںنے یہاں پر حضرۃ ورقہ بن نوفل کیا بمانی حالت کو کئیا یک دوسری احادیث سے واضح کیا ہے اور حدیث میں خواب کائذ کرہ ہے۔

نبی کاخواب بھی وحی ہوتاہے۔(22)

بہر حال! ایک مبتدی قاری کے ذہن میں واضح کیا گیاہے کہ حضرۃ ورقہ بن نوفل بھی ایک صحابی تھے اور وہ بھی جنتی ہیں۔ آج تک میرے ذہن میں بھی حضرۃ ورقہ بن نوفل کی کیفیت صحابیت واضح نہیں ہوئی تھی۔اور دعاہے کہ جو بھی ان کا مطالعہ کرے وہ اپنے ذہن میں سے اس ابہام کو دور کرے۔اللہ تعالی انہیں اس بات کی توفیق عطافرہائے۔ آمین

#### تشر تحالحديث بالحديث

حد ثناموسیٰ بن اسمعلیل قال حد ثنا بوعوانه قال حد ثناموسیٰ بن ابی عائشه قال حد ثناسعید بن جبیر عن ابن عباس فی قوله عزوجل لا تحرک به لسانک تشحعل به ---- قال کان رسول العداعیه وسله یعالج من التنزیل و کان ممایحرک شقتنیه (23)

فاضل محدث "ممايئرَّكُ شَقَعَير" كي تشريح ميں بيه حديث لائے ہيں۔ جس ميں وضاحت كرتے ہيں كه قرآن مجيد كي آيت:

"لاَ خُرِكْ بِهِ لِيَانِكُ لِتَعْجِلَ بِرانَّ عَلَيْنَا جَمَعِهِ وَقُرْ آنَهُ "(القرآن: القيامه)

اے نبی آپ قرآن مجید کویڑھنے یہ اپنی زبان وغیرہ کوزیادہ حرکت نہ دیں۔

اس ضمن میں حضر ۃ عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی وہ حدیث جو کہ انہوں نے سعید بن جبیر سے بیان کی اور سعید بن جبیر نے حضرۃ موسیٰ بن ابی عائشہ رضی اللہ عنہماسے روایت کی کہ موسیٰ بن ابی عائشہ نے اس طرح ہونٹ ہلا کر بتلایا کہ آپ ملے کی گئی آپائی اس طرح ہونٹ ہلایا کرتے تھے۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صحابہ کرام کو آپ ملتی ایک سے بہت محبت تھی کہ حدیث بیان کرتے وقت آپ ملتی ایک کی حرکات و سکنات کو بھی بیان کرتے تھے "۔

المختصرانہوں نے اس حدیث کی تشریح دوسری حدیث سے کر دی ہے کہ آپ ملٹھائیٹی کس طرح وحی کے اخذیک ہونٹ ہلایا کرتے تھے اور صحابہ کرام رضوان الله علیهم اجمعین کس طرح آپ ملٹھ ئیٹٹم کی تمام ترحر کات کو ملاحظہ کیا کرتے تھے۔ یہاں پر استاد، شاگرد کیلئے مثالی تعلق اور محبت کا تذکرہ ہے۔

علامه صاحب کااستدلال که حدیث قرآن کی اور قرآن حدیث کی تشر یک ہے

فاضل محدث لکھتے ہیں کہ "اللّٰہ تعالٰی قرآن مجید میں واضح فرماتے ہیں کہ "اے محمد ملّٰہ اُللّٰہ ہم آپ کے ذریعے ہی قرآن مجید کے تمام احکامات کوان تک پہنچائیں گے اور اس کے محلّات اور مشکلات کو واضح کریں گے "۔

واضح ہو کہ آپ مل اللہ م کی حدیث قرآن کی شرح ہے۔

اور پھر حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں کہ آپ ملٹی آیکٹم اخذ و حی میں جلدی فرماتے تھے اور اگلا لفظ سننے میں نہ آتاتو گھبراتے اس پراللہ تعالیٰ نے انہیں تسلی دی کہ آپ فقط سنا کریں۔ تمام و حی کو آپ کے سینے میں جمع کر ناہمارا کام ہے۔

پھراں حدیث کی تشریح میں سورۃ النجم کی آیت لاتے ہیں "فَاوَحیٰ اِلٰی عَبْرہ مَااَوْحیٰ "پس آپ سنیں "۔

المخضرانہوں نے یہاں قرآن کی شرح میں حدیث اور حدیث کی وضاحت میں قرآن کی آیت پیش کی ہے اور دونوں کا تعلق بھی واضح کیاہے جو کہ ایک اچھا اسلوب ہے۔

حدیث کی مناسبت باب سے بیان کر نااور غیر بیان شدہ الفاظ حدیث سے بیان شدہ حدیث کے الفاظ کی وضاحت کر نااور استشہاد لینا

قال كان رسول المداهلية وسلم الجود الناس ما يكون في رمضان حين بلقاه جبريكيل كان يلقاه في كل ليبة من رمضان فيدار سُه القرآن (24)

اس حدیث کی تشریح میں باب کی مناسبت بیان کرتے ہیں کہ "آپ علیہ وسلم الله حضرة جبر ائیل علیہ السلام سے قرآن مجید کادور رمضان میں کیا کرتے تھے معلوم ہوا کہ قرآن مجیدر مضان شریف میں نازل ہوناشر وع ہوا۔

پھراسی صدیث کے باقی الفاظ کے ذریعے جو بیان نہیں ہوئے ان الفاظ کی وضاحت کر دی ہے جو بیان ہوئے ہیں نیزر مضان میں سخاوت کازیادہ کر نااور قر آن مجید کی تلاوت رمضان بطوراذ کار کرنا بھی بیان کیاہے "۔

المخضر!انہوں کے اس انداز تبیین سے حدیث کے اشکال کی مشکلات ختم ہو کی ہیں۔

حدیث کی وضاحت ہو جاتی ہے۔

نیز استشهاد لینے سے حدیث کی غرابت بھی ختم ہو جاتی ہے۔اور بیا یک اچھی کوشش ہے کہ اس سے مبتدی، قاری کی سمجھ میں حضر قامام بخاری کا مقصود، مدلول اچھی طرح سمجھ میں آ جاتا ہے۔

بخاری میں لفظ عبادت کی تشریح قرآن مجید کی آیات کے ذریعے کرنااور تشریح الحدیث بالقرآن کی مثال

قلت يقول اعبد واالمداد حده ولا تشركوابه شيئلوا تركواما يقول اباءكم ويامر نابالصلاة والصدق والعفاف الصله (25)

فاضل محدث امام بخاری کی حدیث جس میں ابو سفیان رضی اللہ عنہ اور ہر قل قیصر روم کی گفتگو جو کہ 6 ھ میں ان کے زمانہ اسلام سے پہلے ہوئی اس کا ذکر کرتے ہیں کہ "حضرۃ ابو سفیان رضی اللہ عنہ بتاتے ہیں کہ آپ ملٹی اللہ عنہ ایک خدا کی عبادت کی طرف بلاتے ہیں۔عبادت سے مراد منصب غلامی، لازمہ عبادت کے ہیں اس کا باطنی رخ اعلیٰ درجہ کی محبت، تعظیم اور اللہ تعالیٰ سے کامل محبت، شرم و حیاکر ناہے جیسے قرآن مجید میں ہے کہ:

"وَالدَّيْنِ آمَنُوْااشَدَّ حُبَّالِلِهِ، وَمَنْ يَنْفِعْ غَيْرَ الْاسْلاَمَ دِيْناً" ...

وہ کہتے ہیں کہ ابوسفیان رضی اللہ عنہ آپ ملٹھ آیا ہم کی غایت کو خوب سمجھتے تھے۔ ایک اور آیت سے وضاحت کرتے ہیں کہ:

"يَاأَيُّهُالِنَاسُ اعْبُدُ وَالرَّبِم ..." (البقرة)

اور

النَانِ اعْبُرُ وَاللَّهُ وَاجْتَنِبُو الطَّاعُونِ"...

مذكوره بالاآيات كے ذريع عبادت كے تصوركي وضاحت كى ہے"۔

المخضر! انہوں نے حدیث کی تشریح میں قرآنی آیات لا کر حدیث کی تشریح کو مزید واضح کر دیاہے اور اسلام کے ایک بڑے رکن عبادت کا تصور واضح کر دیا ہے۔

#### حدیث کی تشر ت صرف و نحوہ۔

قال تعالى ان الصلوة كانت على المؤمنين كتا بأمو توتا \_\_\_\_ (26)

کتاب المواقیت کی صرفی و نحوی تشریخ کرتے ہوئے باب کے ترجمہ کی وضاحت کرتے ہیں "کہ کتاب مصدر ہے جمعنی مکتوب یعنی ککھا ہوا یعنی اس باب میں نماز کے او قات مقررہ کا بیان ہوا ہے اور ان کے او قات کے مسائل کو بھی زیر بحث لائے ہیں۔میقات بروزن مفعال کے بتاتے ہیں ،اس کا فرق بتاتے ہیں کہ کتاب میں مطلق او قات درج ہیں۔ خواہ وہ فضیات والے ہیں یا کراہت والے اور باب کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ باب میں صرف افضیات والے اور باب کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ باب میں صرف افضیات والے اور قات کا بیان ہے "۔

المخضر! دیکھاجائے توبہ فرق صرف ونحو کے حوالے سے واضح ہوا ہے اس فرق کے بیان سے مبتدی قاری بھی اس کتاب میں مواقیت افضیلہ کے باب کولانے کی غایت کو سمجھ سکتاہے کہ افضل وقت نماز کیلئے کون ساہے۔ یہ ایک اچھااستدلال ہے۔

کے قرآن مجید کی سور ۃ النساء کی آیت سے باب کو مطابقت دیناعلامہ صاحب نے امام بخاری کی آیت قرآنی سے استدلال کرکے نماز کے حوالے سے سور ۃ النساء کی آیت کولا کر نماز کی اہمیت کو قرآن مجید میں گئی ایک مقامات پر آیا ہے۔ کولا کر نماز کی اہمیت کو قرآن مجید میں گئی ایک مقامات پر آیا ہے۔ یا سی ادا کر نماز کی اہمیت کو قرآن مجید میں گئی ایک مقامات پر آیا ہے۔ یا مہ صاحب ہے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ تعالی کواپنے بندے سے بندگی مقصود ہے اور اس بندگی کو ہر حال میں ادا کر نانہایت ضروری قرار دیا گیا ہے۔ علامہ صاحب کے نزدیک اس کی اہمیت اتن ہی مسلم ہے جتنی امام بخاری نے وضاحت کرنے کی کوشش کی۔ شاید یہی وجہ ہے کہ انہوں نے نماز کے حوالے سے ایک چھوٹی سی کتاب بھی لکھی ہے (حکم النبی بغفر من لا یصلی) جس میں آپ بے نماز کو کافر قرار دیتے ہیں۔

جبکہ ان کی اس شدت کی تاکید کودیگر علاء مذاہب اربعہ تسلیم نہیں کرتے بلکہ وہ سے کہتے نظر آتے ہیں کہ بے نماز کفر کامر تکب ہو جاتا ہے کافر نہیں ہوتا۔ بہر حال محسوس ہوتا ہے کہ ان کے مؤقف کی شدت می وجہ شایدا ہی باب کی مطابقت کی وجہ سے ہے۔لیکن ان کی شدت می شیر کی اس رائے سے دوسرے اتفاق نہیں کرتے۔ہوسکتا ہے کہ علامہ صاحب بے نماز کواس شدت کی تنبیہ سے نمازی بناناچاہتے ہوں۔

باب کی مطابقت کی وضاحت اور تاخیر کی اباحت کی مثال علامہ صاحب نماز کو افضل او قات میں ہی زیادہ اولی قرار دیتے ہیں جبکہ دوسرے فقہاءاس سے اختلاف رکھتے ہیں۔ تاہم ان کی تاخیر کی اباحت کے مثال بھی ہیں لیکن شرعی عذر کی وجہ سے اور اسی باب کی شرح میں حضرۃ امام حسین کی شرعی عذر پر نماز میں تاخیر کا وجہ سے اور اسی باب کی شرح میں حضرۃ امام حسین کی شرعی عذر ہونے پر نماز میں تاخیر کی جاسکتی ہے۔ لیکن دوسری طرف وہ حضرۃ عمر بن عبد العزیز جو کہ مدیئے کے حاکم تھے اور (ان کی والدہ ام عاصم حضرۃ عمر فاروق کی لیوتی تھیں جن کا اصل نام لیل تھا اور ان کے والد امام العصر، مجتهد، فقیمہ عالم تھے) ان سے نماز کی تاخیر ہوئی تو یہاں پر بتاتے ہیں کہ استے بڑے عالم ، عالم

معافی مانگی اور ایک عرصہ تک استغفار کرتے رہے۔(27) یہاں پر وہ یہ واضح کرتے ہیں کہ تاخیر کی اباحت شرعی عذر کی بناء پر ہے نہ کہ کار وبار خلافت میں مصود نیت کی بناء پر کچھ بھی ہو جائے نماز کواپنے وقت پر پڑھ لیناچاہئے یہی اس باب کا تقاضاہے اور امام بخاری کا بھی یہی مقصود ہے۔

امام بخاری کی سند میں (رَ جُلاً) کی وضاحت کی مثال۔

حد ثنايزيدابن ذوبع عن سليمان التيم عن الى عثان النعدى عن ابن مسعود ان رجلاً صاب من امر أوٍّ قبله (28)

فاضل محدث نے نصرۃ الباری میں "امام بخاری کی سند میں آئے ہوئے راویان میں سے ایک راوی جسے رجلاً کہہ کربیان کیا گیا ہے اس کی وضاحت کو نہایت ضرور کی خیال کرتے ہیں۔ کیونکہ سند کا ابہام متن کے اشکال کو جنم دیتا ہے اور اشکال متن کو ضعف کی طرف لے جاتا ہے جس کی وجہ سے قاری جو کہ امام بخاری کے مقام سے بھی ناواقف ہوتا ہے۔ اسے اس جہل کی وجہ سے اس حدیث کی سند میں سقم نظر آئے گا اور وہ بخاری جو کہ اصح الکتاب بعد کتاب اللہ ہے اس کے بارے میں شک میں مبتلا ہو جائے گا۔

علامہ صاحب نے اس جہل کور فع کرنانہایت ضروری سمجھا ہے تاکہ قاری کاذبن صاف ہو جائے۔ نیز وہ لوگ جو احادیث پر اپنے تحفظات پیش کرتے ہیں یا انہیں صداقت کی حیثیت دینے سے انکاری ہیں یاان کا کام جامع صحیح بخاری میں اشکال پیدا کرنا ہے ان کی تمام کو ششیں ناکام ہو جاتی ہیں اور نصر قالباری کی ندرت واضح ہو جاتی ہے اور انہیں یہ توفیق ملتی ہے کہ وہ اس جہل کو ختم کر دیتے ہیں۔ چنانچہ کھتے ہیں کہ رَجُلاً سے مراد ابوالیسر ابو حبہ کعب بن عمر وانصاری یا عامر بن قیس وغیرہ بتایا ہے "۔

المختصر! مندرجہ بالاتمام اساء گرامی صحابہ کرام کے ہیں۔ جس سے حدیث کاوصل ثابت ہو جاتا ہے اور حدیث کی صداقت بڑھ جاتی ہے۔ ورنہ یہ حدیث مرسل رہ جاتی ہے کیونکہ جس حدیث کے آخر سے صحابی کانام ہٹادیا جائے تو وہ حدیث مرسل کہلاتی ہے۔ بہر حال علامہ صاحب کی دینی کوششوں میں سے یہ ایک اچھی کاوش ہے۔اوراس طرح بخاری میں حدیث مرسل کی موجودگی کاالزام بھی ختم ہو جاتا ہے۔

احادیث کا ظاہری تعارض ختم کرنے کی مثال (اعمال کی فضیات کے حوالے سے)

باب فضل الصلاة لوقتها \_\_\_هشام بن عبد الملك عن شعبه عن وليد بن عيزار عن عمر والشيباني عن ابن مسعود قال سألت رسول المدالط والتياتيم العمل احب الى المدل \_\_\_\_\_(29)

فاضل محدث نے نصرۃ الباری میں شرح صحیح بخاری کے ضمن میں اسلوب تبیین کی کیفیات میں سے ایک کیفیت سے بھی رکھی ہے کہ وہ احادیث کے ظاہری تعارض کو ختم کرتے ہیں کیونکہ کوئی بھی قاری جب دونوں احادیث میں کوئی فرق دیکھتا ہے تواسے اشکال ہو جاتا ہے اور حدیث کے سمجھنے میں دشواری ہوتی ہے

۔ علامہ صاحب کی بیدایک اچھی کاوش ہے۔ایک محدث اور شارح کا بید وطیرہ رہنا چاہئے اس طریقہ سے بخاری شریف جس کا سمجھنا صرف علماء کا کام ہے اس طرح کی شرح سے وہ مبتدی قاری اور متوسط طبقے کے ذہن کیلئے بھی آسان ہو جاتی ہے۔

فاضل محدث نے بخاری شریف کی اس حدیث میں پہلے نماز کو افضل بتایا ہے لیکن اس حدیث میں مزید اعمال صالحہ کاؤ کر بھی ہے کہ وہ بھی افضل ہیں۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ ان تمام میں سے سب سے زیادہ افضل عمل کو نسا ہے۔ تمام اعمال افضل توہیں ہی لیکن اپنے اپنے مقام پر ایک مبتدی قاری کیلئے یہ بات مشکل ہو جاتی ہے کہ ان تمام اعمال میں سے سے افضل عبانے اگر تمام افضل ہیں توزیادہ افضل کو نسا ہے۔ اس کیفیت کی وضاحت انہوں نے کر دی ہے کہ دیگر احادیث میں دیگر اعمال کی وضاحت انہوں نے کر دی ہے کہ دیگر احادیث میں دیگر اعمال کو بھی افضل بتایا گیا ہے اور اب یہ المجھن رہ جاتی ہے کہ کون ساعمل افضل ہے۔ دونوں احادیث میں مختلف اعمال کی فضیلت بتائی گئی ہے۔ اس کی وضاحت علامہ صاحب کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ "دونوں احادیث میں کوئی تعارض نہیں ہے۔ آپ کی عادت مبار کہ تھی کہ ساکل کی استعداد دیکھ کر اعمال کی افضیلت بتاتے تھے۔ اختلاف ساکلین اور اختلاف احوال، او قات کو مد نظر رکھنے مثلاً جب کا فرغلبہ کریں تو جہادا فضل ہے۔ اور جب قحلی جائے توصد قد کر نااور لوگوں کو کھانا کھلانا فضل ہے۔ اس وجہ سے ایسے ہی قیاس کیا جائے گا۔ امام بخاری نے اس صدیث کو کتاب الجہاد ، کتاب الادب اور کتاب التو حید میں تھی بیان کیا ہے "۔

المختر! بہر حال شارح کی اس کیفیت تبیین سے ایک مبتدی قاری اس حدیث کو اچھی طرح سمجھ سکتا ہے اور دواحادیث کو متعارض نہیں سمجھتا۔اعمال کی افضیات کے حوالے سے اسے کوئی اشکال نہیں رہتا جیساوقت ہوتا ہے ویسے ہی اعمال کی ضرورت اس پر واضح ہوجاتی ہے۔اور یوں پر اعتراض ختم ہوجاتا ہے کہ امام بخاری اپنی مرضی میں احادیث متعارضہ بھی بیان کی ہیں ان کی اس کاوش سے پر اشکال یا اشتباہ ختم ہوجاتا ہے۔

احادیث کی شرح میں تاریخی تلخ حقیقوں کی تبیین کی مثال۔

حد ثناعمر بن حفص قال حد ثنايزيدا بن ابراهيم قال حد ثنا قاده عن انس عن النبي لمَّ النِّهِ النِّم انه قال اعتدلوا في السجود ـ (30)

فاضل محدث کی کیفیت تبیین میں اس گوشے کو بھی واضح کرتے ہیں کہ "حضر ۃ انس بن مالک زندہ تھے اور ولید بن عبدالملک حاکم تھااس کا فرستادہ حاکم تجاح بن یوسف تھا۔ یہ دونوں نمازوں کو بلاوجہ مؤخر کیا کرتے تھے۔ جس کی وجہ سے رعایا میں بھی یہ تاخیر رواج پانے کا اندیشہ لاحق تھا کیونکہ (الناس علے دین ملک ملک ملک علیہ مارک میں اس میں مالک اس تاخیر اور تضیع نماز پرروتے تھے۔ وہ حجاج کی شکایت کرنے ولید بن عبدالملک سے گئے تھے تاکہ حکام وقت کو نماز اور شعائر اسلام کا پابند بنایا جائے "۔

المخضر! شارح نے وضاحت کی ہے کہ اس وقت جب حضرت انس زندہ تھے، نوابوں، وزیروں کا پیرعالم تھاتو آنے والا وقت تواس سے کہیں زیادہ بھیانک ثابت ہو سکتا ہے۔ لہذا کیوں نہ حکام وقت کوان کی غلطی کا حساس دلایا جائے اور آج بھی اس کی ضرورت سے انکار نہیں ہے۔ آج کل کے حکمر ان بھی ایسے ہی ہیں نماز ہیں تنسال کرتے ہیں، غفلت میں پڑے رہتے ہیں اور پھر آہتہ جملہ اعتقادات، وعبادات میں برعات شروع ہو جاتی ہیں اور مصروفیت کے بہانے

نمازوں میں غفلت مجر مانہ ہو جاتی ہے۔ نیزانہوں نے ولید کی جمعہ کی تاخیر کا واقعہ بھی بیان کیا ہے کہ اس نے اتنی تاخیر کی کہ شام ہو گئے۔ یہ صور تیں صلالت کی طرف لے جاتی ہیں۔ اس کیفیت کی تبیین سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ ایک مبتدی، قاری کو نماز کی اہمیت، افادیت کا ادراک ہو جائے اور تاریخی کیفیات میں جو مجر مانہ غفلت انفرادی یااجماعی ہوتی رہی ہے اس سے اجتناب کیا جائے یہ نہایت لازم اور ضروری ہے۔

#### حواله جات خدمات حديث

|                                                                                                 | ر<br>19 | . کراچی 965 | تاب والسنه | مطبوعه اشاعة الأ | وی،ج1،ص23، | تمد ميانوالو | ومحمد سلطان ا' | اری،مر تبهابو | لىتار، تفىيرستا | <u>ل</u> ،علامه عبدا | 1_د بلو د  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------|------------|------------------|------------|--------------|----------------|---------------|-----------------|----------------------|------------|
|                                                                                                 | //      | //          | //         | //25//           |            | //           | //             | //            | //              | //                   | -2         |
|                                                                                                 | //      | //          | //         | //27//           |            | //           | //             | //            | //              | //                   | <b>-</b> 3 |
|                                                                                                 | //      | //          | //         | //28//           |            | //           | //             | //            | //              | //                   | _4         |
|                                                                                                 | //      | //          | //         | //29//           |            | //           | //             | //            | //              | //                   | <b>-</b> 5 |
| //                                                                                              | //      | //          | 38         | 8// //           |            | //           | //             | //            | //              | //                   | <b>-</b> 6 |
|                                                                                                 | //      | //          | //         | //43//           |            | //           | //             | //            | //              | //                   | _7         |
|                                                                                                 |         |             |            |                  |            |              |                |               | 47:0            | ئن،البقرة (2         | 8_القرآ    |
| 65:(2),//,//_9                                                                                  |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 13:(4)،النيائ(4):10                                                                             |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 11_//ءالبقره(2):79                                                                              |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 9:(15) لم الحجر (15)                                                                            |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 3:(52)مالنجم (52)_/،النجم                                                                       |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 15-17:(75):14                                                                                   |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      | //_14      |
| 15-//،الجمعه (62):2                                                                             |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      | //_15      |
| 164://، آل عمران(3):164                                                                         |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 17_مقدمه نصرة البارى، مكتبه الوبيه، اسے ايم كرا چى 1383ھ، ج: 1، ص: 29-26                        |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      | ë-17       |
|                                                                                                 |         |             |            | : //             | //ص//      |              |                | //            |                 |                      |            |
| 19_سعيد غلام رسول، تذكرة المحدثين، فريد بك سٹال 1977 ،ص:200-196                                 |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 20_زہید بن ناصر ، تحقیق علی البخاری موقع الاسلام ،1422ھ ، ص: ن                                  |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 21_ندوى احمد الله سيد، تاريخ حديث اور محدثين ،المجمن اساعة قرآن عظيم كرا يى 1390 هرج: 2، ص: 109 |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      |            |
| 22_ دہلوی شاہ عبدالعزیز محدث بستان المحد ثین انچ ایم سعید سمپنی کرا چی 1970 ، ص: 279            |         |             |            |                  |            |              |                |               |                 |                      | 22_دوا     |

| 34: مطبوعه دارالكتاب والسنة برنس رودٌ كرا يتى، ص: 43 مطبوعه دارالكتاب والسنة برنس رودٌ كرا يتى، ص: 43 مطبوعه دارالكتاب والسنة برنس رودٌ كرا يتى، ص: 43 مطبوعه (عالم الله عن ا | ئ:1، <i>ئ</i> :27                                                             | ا پی 1383ھ،ر    | یہ ،اے ایم کرا   | رى، مكتبه ايو ب | رمه نصرةالبا | 23-مقد     |  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------|------------------|-----------------|--------------|------------|--|--|--|--|--|
| 28: // // // // // // // 34: 34: からででからでからでからできない。 34: からでででからできない // // // // 34: 34: からででがらいます。 34: からで // // // // // 35: からで // // // // // // // 35: からで // // // // // // // 36: からで // // // // // // // 36: からで // // // // // // // 37: からで // // // // // // // // 37: からで // // // // // // // // // // 37: からで // // // // // // // // // // // // //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | //ص:20-29                                                                     | //              | //               | //              | //           | -24        |  |  |  |  |  |
| 34: مطبوعه دار الكتاب والسنة برنس رودُ كرا پي م عن 34: 34: 1 مطبوعه دار الكتاب والسنة برنس رودُ كرا پي م عن 34: 34: 34: 34: 34: 34: 35: 35: 35: 35: 35: 35: 35: 35: 35: 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وڈ کراچی، ص:10                                                                | ب والسنة برنس ر | بطبوعه دارالكتا، | رى،ج:1،*        | ی، نصرة البا | 25_دہلو    |  |  |  |  |  |
| 34: 少// // // // // // // 35: 少// // // // // // // 36: 少// // // // // // // // 36: 少// // // // // // // // 37: 少// // // // // // // // 37: 少// // // // // // // // 37: 少// // // // // // // // // 37: 少// // // // // // // // 37: 少// // // // // // // // // 37: 少// // // // // // // // // 37: 少// // // // // // // // // // // 37: 少// // // // // // // // // // // // //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | //ص:28                                                                        | //              | //               | //              | //           | -26        |  |  |  |  |  |
| 35:ψ// // // // // // // 36:ψ// // // // // // // 36:ψ// // // // // // // // 37:ψ// // // // // // // // // 37:ψ// // // // // // // // 3:ψ// // // // // // // 3:ψ// // // // // // // 3:ψ// // // // // // // // 3:ψ// // // // // // // // 8:ψ// // // // // // // // // // // // //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 27_ د ہلوی، نصر ة الباری، ج: 1، مطبوعه دارالکتاب والسنة برنس روڈ کراچی، ص: 34 |                 |                  |                 |              |            |  |  |  |  |  |
| 36:ψ// // // // // // // 36:ψ// // // // // // // 37:ψ// // // // // // // // // // 37:ψ// // // // // // // // // 3:ψ// // // // // // // // 3:ψ// // // // // // // // 8:ψ// // // // // // // // // // // // //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | //ص:34                                                                        | //              | //               | //              | //           | -28        |  |  |  |  |  |
| 36:ψ// // // // // // 37:ψ// // // // // // // // // .:ψ// // // // // // // // .:ψ// // // // // // // .:ψ// // // // // // 3:ψ// // // // // // // // 8:ψ// // // // // // // // // // // // //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | //ئ:35                                                                        | //              | //               | //              | //           | -29        |  |  |  |  |  |
| 37: \(\nagle^{\empty}\) \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | //ص:36                                                                        | //              | //               | //              | //           | _30        |  |  |  |  |  |
| :- // // // // // // // 3:<br>8:- // // // // // // // // // // // // //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | //ص:36                                                                        | //              | //               | //              | //           | <b>-31</b> |  |  |  |  |  |
| 3:少// // // // // // 2:8:少// // // // // // 2:2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | //ئ:37                                                                        | //              | //               | //              | //           | -32        |  |  |  |  |  |
| 8: // // // // // عن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | //ص:                                                                          | //              | //               | //              | //           | -33        |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | //ص:3                                                                         | //              | //               | //              | //           | _34        |  |  |  |  |  |
| 8: // // // // // عــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | //ص:8                                                                         | //              | //               | //              | //           | _35        |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | //ص:8                                                                         | //              | //               | //              | //           | -36        |  |  |  |  |  |
| يـ // // // // 9:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | //ص:9                                                                         | //              | //               | //              | //           | _37        |  |  |  |  |  |
| 12:اس: 12:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | //ص:12                                                                        | //              | //               | //              | //           | -38        |  |  |  |  |  |

#### QADIYANI'S METHODOLOGY OF TAFSEER IN THE FIXATION OF MEANING - AN ANALYTICAL STUDY

Hafiz Muhammad Shahbaz Hassan,

Associate Professor, Islamic Studies Department, Engineering University, Lahore, Pakistan

#### Saifullah Bhutto

Assistant Professor, Dept. of Basic Sciences, Quaid-e-Awam university of Engineering, Science & Technology, Nawabshah, Sindh, Pakistan

#### ABSTRACT:

The Holy Quran, due to its unique style, eloquence and brevity has many distinctive miraculous features. These peculiarities can not be explained and elaborated without the skill and expertise in classical Arabic language. But it has to be kept in mind that though very important, language has a secondary rank in the deduction of commandments from Quran. The negative aspects related to deduction of meaning based on only language aspects and not the considering the other factors inappropriately neglects the following:

- 1. Fixation of meaning while considering the particular contexts.
- 2. Consideration and regard to the meanings of the words which were in use at the occasion of divine revelation of Quran (use of those words can possibly change over the centuries and what is important is referring to the classical Arabic).
- 3. Consideration towards understading the distinction between the actual meaning and the metaphorical meaning.
- 4. Prefering the rational meaning of the words which can have various different meanings.
- 5. Understanding the meaning in the light of interpretation provided by the Prophet ## himself and his blessed companions

We see that these prime pattersn of driving the correct meaning of Quranic verses are missing in the Qadyani methodology of Quranic exegesis and in their other books. This paper elaborates these and other relevant aspects in detail while providing detailed evidences and examples.

**KEY WORDS:** Qadiyani, Methodology of Tafseer, context, Fixation of meaning, actual meaning, metaphorical meaning, rational meaning, premise of Arabic Language.

القرآن ۱۹۲۳ء۔ ۱۹۲۵ء تک جاری کیا، جس میں اس قسم کی تفییر ہوتی۔ انہی کے ہم عصر مولوی مجمد رمضان اور ان کے صاحبز ادے نے دروس قرآن اور لوگوں سے مناظر سے کر کے اس فکر کو آگے بڑھایا۔ اس طرح کی تفییر کا سلسلہ غلام احمد پرویز نے جاری کیا۔
قدیم مفسرین نے لغت سے تغییر کرتے وقت اس بات کو ملحوظ خاطر رکھا ہے کہ اس کو قرآن و حدیث اور فرامین صحابہ کے خلاف پیش نہ کیا جائے نیز قرآن و حدیث اور فرامین صحابہ کے خلاف پیش نہ کیا جائے نیز قرآن و حدیث سے متعین ہونے والے معنی کو حتی قرار دیا جائے۔ سلف صالحین کے منہج تفییر سے روگر دانی کر حیب سے کی ہواور انہوں نے متعلم قرآن کی مراد کا مطلق کھاظ نہیں رکھا۔

قرآن کی تفییر صرف اور صرف لغت عرب سے کی ہواور انہوں نے متعلم قرآن کی مراد کا مطلق کھاظ نہیں رکھا۔

متعلم قرآن کی مراد کا مطلق کھاظ نہیں رکھا۔ انہوں نے اس بات کو نظر انداز کر دیا کہ جس جستی پریہ قرآن ناز ل ہوا ہے اس نے الفاظ قرآنیہ کا کیا معنی و مفہوم متعین کیا ہے نیز قرآن کے اولین مخاطب قرآنی الفاظ سن کر ان الفاظ سے کیا مراد کا معنی تحید نزول قرآن کے محتل الالفاظ کی پاسداری کی بھی توسیاتی و سباق سے کا ہے کر معنی متعین کرلیا۔ محض لفظ کے لغوی معنی پر تکیہ کر کے بیٹھ جانا اور متعکم قرآن کے مقصد اور سیاتی سے خافل ہو جانا لغوی تغییر کے بنیادی اصول سے انحراف کی راہ ہے۔ دلیل و مدلول میں عدم مطابقت اور الفاظ و معنی کے باہمی تعلق سیاتی و سباق سے عافل ہو جانا لغوی تغییر کے بنیادی اصول سے انحراف کی راہ ہے۔ دلیل و مدلول میں عدم مطابقت اور الفاظ و معنی کے باہمی تعلق

#### سیاق وسباق سے معنی کی عدم تعیین

ہے آنکھیں بند کرلیناغلطانداز تفسیر ہے۔

عبارت میں آنے والے مشتر ک الفاظ کے معانی میں سیاق و سباق کی مدد سے حقیقی مراد کا تعین کیا جاسکتا ہے۔ سیاق و سباق بہت حد تک مراد کی معنی تک پہنچانے میں معاون ثابت ہوتا ہے۔ سیاق و سباق کو مد نظر رکھناا یک ایسامو قف ہے کہ نظر یاتی طور پر اس کا کوئی بھی منکر نہیں ہے۔ مرزاغلام احمد قادیانی اوران کی ''امت'' اپنے مخصوص اعتقادات و نظریات و فات مسیح، اجرائے نبوت و غیرہ کو ثابت کرنے کے لیے بہت کھینچا تانی کرتی ہے۔ آیات کا سیاق دیکھتے ہیں نہ سباق ۔ ان کو اپنے معتقدات کے حق میں دلیل نکالناہی مقصود ہوتا ہے۔ جو مسلمان و فات مسیح کے قائل نہیں ہیں انہیں کوستے ہوئے سید طفیل محمد شاہ احمد کیا لیکھتے ہیں:

''اس مقدمہ میں مدعی ست گواہ چست والی مثال صادق آتی ہے یعنی خود مین علیہ السلام تو وعدہ متوفیک کے ایفائے اقرار کرتے ہیں۔ مگریہ چست گواہ انکار کرتے ہیں۔ حضرت میں فرماتے ہیں : {کُنْتُ عَلَيْهِمْ شَہِیْدًا مًا دُمْتُ فِیْهِمْ} میں ان کے اوپر (قوم نصار کاپر) ثناہد تھاجب تک میں قوم میں رہاؤ فَلَقًا تَوَفَیْتَیٰ کُنْتَ اَنْتَ الرَّقِیْبَ عَلَیْهِمْ \* لیس جب تو فی کیا تو نے مجھ کو تو تھا توبی نگر ان اوپر ان کے اور تو اوپر ہر چیز کے گواہ ہے اللہ تعالیٰ نے حضرت میں (علیہ السلام) سے تو فی لیعنی موت طبعی کا وعدہ کیا تھا (اِنِّی مُتَوَفِیْک) اسی وعدے کے مطابق آپ وفات پاگئے چنانچہ قیامت کے دن خدا کے حضور اپنی قوم کے بگڑنے کے متعلق اپنی لاعلمی کی وجہ اپنی موت بی قرار دیتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ جب میں قوم میں سے توفی ہو کر جدا ہو گیا تو پھر مجھے ان کے بگڑنے اور مجھے معبود بنائے جانے کا علم نہیں ہے۔ ﴿فَلَمَا تَوَفَیْتِیٰ } جب تونے مجھے تو فی کردیا اور میری قوم میر ک گرانی میں آگئی تو پھر مجھے ان کے بگڑنے کا کیا علم ہو سکتا ہے۔

مگر انی میں نہ رہی {کُنْتَ اَنْتَ الرَّقِیْبَ عَلَیْهِمْ} اور تیری نگر انی میں آگئی تو پھر مجھے ان کے بگڑنے کا کیا علم ہو سکتا ہے۔

اسی کی مزید تشر ت میں لکھے ہیں:

ا گر بخیال غیر احمدی صاحبان حضرت عیسی (علیه السلام) دوباره دنیامیس آکر قوم کو بگڑی ہوئی دیکھ لیس اور پھر قیامت کے دن خدا کے حضورا پئی'' لاعلمی کا ظہار کریں توبیہ بیان آپ کا جھوٹ ہو گاجو نبی کی شان کے خلاف ہے پس توفی سے آپ کی علیحد گی ایک مستقل طور پر یعنی وفات پر قوم سے علیحد گی ہے جس کے بعد وہ دوبارہ دنیامیں نہیں آسکتے تب ہی تووہ پر بیان دیں گے کہ مجھے قوم کے بگڑنے کا کوئی علم نہیں۔'' می

فَلَمًا وَفَيْتَنِيْ ٣ كاسياق وسباق اگر نظراندازنه كياجاتاتو بات پورى طرح واضح تھى كەپيروز قيامت كابيان ہے۔ جس كى دليل په ہے كە عذاب و مغفرت كاحتى فيصلەروز قيامت ہى كياجائے گا، آيت زير بحث كے متصل بعد عيسىٰ عليه السلام كاپه قول ہے :

إِنْ تُعَذِّيْهُمْ فَالِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَ إِنْ تَغْفِرْلَهُمْ فَائِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْرُ الْحَكِيمُ ٣

اس سے اگلی آیت میں اللہ تعالی نے فرمایا:

هٰذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصّْدِقِيْنَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنْتٌ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا آبَدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۖ

''آج وہ دن ہے کہ راستبازوں کوان کی سچائی فائد ہ دے گیان کے لیے ایسی جنتیں ہیں جن کے پنچے نہریں بہہ رہی ہیں ابدالآبادان میں بستے رہیں گے۔اللہ ان سے خوش ہے اور وہ اللہ سے خوش ہیں ، یہ بڑی کامیابی ہے۔''

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بیر آخرت کابیان ہے بالخصوص ھذا یوم کے الفاظ قابل غور ہیں جس بات میں اختلاف ہے وہ تو بیہ کہ عیسیٰ علیہ السلام کاوصال ہو چکا ہے یا نہیں۔ آیت زیر بحث سے ان کی وفات مزعومہ کا ثبوت موجود نہیں۔ ہاں نزول کے بعد ان کاوصال ہو گاجس کا کوئی بھی مسلمان منکر نہیں۔ اور جب عیسیٰ علیہ السلام فَلَمَّا تَوَقَیْتِنِی کہیں گے اس وقت ان کی وفات ہو چکی ہوگی جس میں کوئی اشکال نہیں۔ "نبوت بند ہونے کااعتقاد گر ابی ہے" کے عنوان کے تحت سید طفیل مجمد شاہ احمد کی قرآن کی مندر جہذیل آیت کریمہ کو اجرائے نبوت کی دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں:

وَلَقَدْ جَآئَ كُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبَلُ بِالْبَتِيَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِيْ شَكِ مِمَّا جَآئَ كُمْ بِهِ حَتَّى إذَا بَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَبَعَثَ اللهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا ﷺ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا ﷺ متعلق بھی لوگوں نے یہ اعتقاد بنالیا تھا کہ اب ان کے بعد خدا کوئی رسول مبعوث نہیں کرےگا۔ لیکن خدانے ایسااعتقاد رکھنے والوں کو مسرف اور مرتاب اور گر اہ قرار دیا ہے۔ ایسا کہنے والے لوگ متکبر اور سرکش ہوتے ہیں جو خدااور اس کے رسول کی اطاعت کے جوئے سے آزادر ہناچاہتے ہیں۔ اور ہوائے نفس کے تحت زندگی بسر کرتے ہیں۔" لیے

اس آیت سے استدلال بالکل ہی مضحکہ خیز ہے۔ کیونکہ مسلمان حضرت یوسف علیہ السلام کو آخری نبی نہیں مانتے۔ان کے بعد بھی کثیر نبی آئے اور یہ نکتہ محل بحث نہیں ہے۔ محل بحث تو خاتم النبیبین ملتے آئیتم کے بعدا جرائے نبوت ہے۔اور یہ آیت قطعاً س کی دلیل نہیں۔مولا ناحنیف ندوی لکھتے ہیں:

قرآن کیم بیبیان کر ناچاہتا ہے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کی قوم نے نہ صرف بید کہ حضرت یوسف علیہ السلام بلکہ جب ان کا انقال ہوا تو خوش ہو کر کہا کہ چلو چھٹی ہوئی اب تو کوئی رسول نہیں آئے گاجو ہمیں ہمارے گناہوں پر ٹو کے اور ہماری خواہشات کے خلاف رشدہ بدایت کی راہوں پر ڈالے یعنی ان کی خواہش از راہ کفر وا نکار بید تھی کہ اللہ کا کوئی رسول آئندہ نہ آنے پائے اور ہماری از راہ ایمان بیہ ہے کہ نبوت کے دروزے بند ہو چکے ہیں اور اس لیے اب کوئی جعلسان ہماری سمع خراشی نہ کرے داعیات کفر وا نکار اور داعیاتِ ختم و پیمیل میں بڑافر ق ہے ۔ کے پیچھاسی فتم کا استدلال آبت کر بہہ : { لِیّتِی ٓ اُذَهَ لِمَا یَا تَیْلُکُم رُسُلٌ مِنْکُم یَقُصُونَ عَلَیٰکُم ایفی ﴾ شہرے ہی کیا جاتا ہے۔ طفیل شاہ احمدی کلصتے ہیں:

می کا استدلال آبت کر بہہ : { لِیّتِی ٓ اُذَهَ لِمَّا یَا تَیْکُم رُسُلٌ مِنْکُم یَقُصُونَ عَلَیٰکُم ایفی آب ہم سے بھی کیا جاتا ہے۔ طفیل شاہ احمدی کلصتے ہیں:

می کا استدلال آبت کر بہر سول آتے رہیں گے۔ جو کہ تم پر میری آبات پڑھیں گے ان کا انکار مت کرنا۔ قرآن کر یم نے نوعِ انسانی کی بہتری کے لیے آئندہ نبیوں کی آ مد کو بطور خوشخری کے بیان فرما یا۔ اس لیے مضارع بانون تقیلہ کاصیفہ رکھا۔ یہاں قرآن سے ناواقف بنی آدم سے خارج ہوں تب تو بے شک ان کا بیا استدلال ٹھیک ہے ورنہ ان کو فیضان نبوت میں ہوں تا کیل ہو ناچا ہیں۔ " کی آدم سے خارج ہوں تب تو بے شک ان کا بیا استدلال ٹھیک ہے ورنہ ان کو فیضان نبوت میں ہی کا قائل ہو ناچا ہیں۔ "ک

كها ذكر انه تعالى يختار من رسله من يشاء فيطلعه على المغيبات امربا لتصديق بالمجتبى - جب الله تعالى في فرما ياكه مين رسولول كومنتخب كرول كاتو الميئوا بالله ورُسُلِه، مين ان كى تصديق اور مانخ كا حكم بهى فرما يا بـ " في

مذکورہ بالا آیت کاسیاق فعل مضارع کے حال کے معنی کی دلیل ہے۔ رسولوں کو منتخب فرماؤں گا'' کی کوئی دلیل سیاق آیت میں موجود نہیں، مولانا حنیف ندوی ککھتے ہیں:

اس میں مدینہ کے منافقین کا تذکرہ ہے کہ تم یہ نہ سمجھو کہ تمہارا خلاط اسلمانوں کو ہمیشہ دھو کہ دے سکے گااللہ تعالی کو یہ منظور ہے کہ پاکباز" گروہ اور خبث باطن رکھنے والے آخر کار جداجدا نظر آئیں، چنانچہ خود تمہارے اعمال، جیسے جہاد سے تخلف، یاجذ بہ جہاد سے محرومی وغیر ہالی باتیں ہیں کہ جو تمہیں عام مسلمانوں سے ممیز کرکے رہیں گی، باقی رہایہ کہ قرآن میں اللہ تعالی تم میں سے ایک آدمی کانام لے کرکیوں نہیں بتاتا کہ فلاں فلال منافق ہے تواس لیے کہ یہ جانناصر ف انہیاء علیہ مالسلام کاکام ہے تمہارا نہیں۔ تمہارے لیے تو یہی زیبا ہے کہ بغیر غیب کی ٹٹول کے اللہ ک نبیوں پر ایمان لاؤاور نفاق سے احتراز کرواور یہ فرمایا کہ '' اللہ اپنے رسولوں میں سے جس کو چاہتا ہے استخاب فرمالیتا ہے'' تو یہ کوئی اصول نہیں بلکہ سابقہ عادت کی حکایت ہے اس طرح یہ بتانا یہ مقصود ہے کہ آخضرت کو ماننا نہیں، بلکہ متضمن ہے تمام انبیاء علیہ مالسلام پر ایمان لانے کو'' والی طرح کا قادیانیوں کا استدلال یصطفی سے ہے:

اللهُ يَصْطَغِيْ مِنَ الْمَلَوِكَةِ رُسُلًا وَ مِنَ النَّاسِ 🖈 "الله تعالى رسول منتخب كرتاريج كافر شتول ميں سے اور انسانوں ميں سے۔"

تعجب ہے کہ منکرین فرشتوں کے رسول بننے کو توہمیشہ کے لیے مانتے ہیں 'آیت کے دوسرے جھے کاا نکار کرتے ہیں اللہ تعالی نے مضارع کاصیغہ لا کرواضح کر دیاہے کہ رسالت کاسلسلہ پیچھے نہیں رہ گیا بلکہ آگے بھی جاری ہے۔'' ال

فر شتوں کے رسول بننے کو کوئی بھی مسلمان ہمیشہ کے لیے نہیں مانتا۔ یہ بناء فاسد علی فاسد ہے۔ ملا نکہ جو پیغام رسولوں پر لاتے رہے ہیں وہ ختم ہو گیا ہے۔ محل وحی ہی باقی نہیں رہا۔ پھر یہ بھی واضح رہنا چاہیے کہ پیغیبر وں کی طرح فرشتے پیغیبر نہیں ہیں کہ ان پرایک جیسا تھم لگا یا جائے۔ فرشتے کسی قوم کی طرف پیغیبر بناکر نہیں بھیجے گئے اور نہ وہ پیغیبر ہو ہی سکتے ہیں۔ ور نہ مشرکین فرشتوں کا مطالبہ نہ کرتے۔

جن آیات سے اجرائے نبوت پر استدلال کیاجاتا ہے ان کی حیثیت اور نوعیت بیان کرتے ہوئے مولا ناحنیف ندوی لکھتے ہیں:

''ان آیوں کو باربار پڑھے اور دیکھے کہ ان میں کہیں ہے موجود ہے کہ آنحضرت کھنے آپنے کی نبوت کے بعد بھی رسالت کا با قاعدہ سلسلہ جاری ہے، یا وحی والہام کے کواڑ کھلے ہیں۔ ہم نے عرض کیا تھا کہ دعوی و دلیل میں مطابقت ہو ناچا ہے اور استدلال واستنباط کی اس ہمہ گیر لغزش سے بچناچا ہے کہ عمومات سے مخصوص و متعین دعوی ثابت کیا جائے۔ بات بالکل واضح ہے اگر اللہ تعالی کو یہ منظور تھا کہ آنحضرت ملتی آئی آئی بعد بھی انسان کو دین کی جامعیت وا کملیت کا طمینان حاصل نہ ہواور وہ برابر نئی نئی نبو توں اور رسالتوں کا منتظر رہے یاد بین کا مزاح ہی ایسا ہے کہ ہر ہر آن میں اس میں تغیر و تبدیل کی گئجائش نگلتی رہتی ہے تواس کو بڑی وضاحت اور تعین کے ساتھ قرآن میں مذکور ہو ناتھا۔ ظل و بروز کے چور در وازوں کی میں تغیر و تبدیل کی گئجائش نگلتی رہتی ہے تواس کو بڑی وضاحت اور تعین کے ساتھ قرآن میں مذکور ہو ناتھا۔ ظل و بروز کے چور در وازوں کی حاجت نہیں۔ جہاں ختم نبوت کی کھی کھی آئیتیں ہیں وہاں اجرائے نبوت کی آئیتیں بھی اتناہی مین اور واضح ہو ناچا ہئیں تھیں۔ بلکہ صحیح موقف تو یہ ہے کہ ختم نبوت اور اس کے متعلقات کواور ان تمام پیرا سے بیان کو ہو ناچا ہے تھا جن سے ختم نبوت کا مسئلہ پر پوری پوری رو شن پڑتی ہے۔ " کال اس قسم کے اور بھی بہت سے استدلال ہیں جو نہ صرف سیاق و سباق کے ظلاف ہونے کی وجہ سے غلط ہیں بلکہ لغت کے بھی خلاف ہیں۔ مزید برآں صورت وہ بہت سے صحیح اور صر تی دلائل ہیں جو نہ صرف سیاق و سباق کے خلاف ہونے کی وجہ سے غلط ہیں بلکہ لغت کے بھی خلاف ہیں۔ مزید برآں صورت وہ بہت سے صحیح اور صر تی دلائل ہیں جو نہ صرف سیاق و سباق کے خلاف ہونے کی وجہ سے غلط ہیں بلکہ لغت کے بھی خلاف ہیں۔

وَ وَدِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ الله مِيں وراثت كا تعين سياق وسباق سے كياجا سكتا ہے۔ قاديانيوں كااس آيت كى روشنى ميں دعوىٰ ہے كه ' نبيوں كى اولادان كى شخصى ملكيت كى وارث ہوتى ہے۔'' مهل ور دليل كے طور پراس آيت كو پيش كرتے ہيں۔

اس سے مراد نبوت اور باد شاہت کی وراثت مراد ہے جس کے وارث صرف سلیمان علیہ السلام قرار پائے ورنہ حضرت داؤد علیہ السلام کے اور '' بھی بیٹھے تھے جواس وراثت سے محروم رہے ''61

ا گرمال ودولت کی وراثت ہوتی تو باقی بیٹوں کو بھی حصہ ملتا۔ وَ وَرِثَ سُلَيْمَانَ دَاؤِدَ كاسياق وسباق بھی علم و حکومت سے متعلق ہے۔ مزید برآں احادیث میں بھی اس بات کی صراحت ہے کہ تمام انبیاء کا خاصہ ہے کہ ان کا ذاتی مال تر کہ نہیں صدقہ ہوتا ہے۔ار شاد نبوی ہے: لا نور ث ما ترکنا صدفۃ 11۔

> " ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا جو کچھ (مال ودولت) ہم چھوڑیں وہ سب صدقہ ہے۔" ابوہریر درضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملے ایکٹر نے فرمایا:

> > لا يقتسم ورثتي دينارا ما تركت بعد نفقة نسائي و مؤونة عاملي فهو صدقة كل

''میر اور نثد دینار کی صورت میں تقسیم نہیں ہوگا، میں نے اپنی بیو یول کے خرچہ اور اپنے عاملوں کی اجرت کے بعد جو پچھ چھوڑاہے وہ سب صدقہ ہے۔''

بالخصوص مذابب باطله (قادیانیت ،عیسائیت وغیره) کے ردمیں آپ نے سیاق وسباق کو نمایاں کیا ہے۔ مثلاً ارشاد باری تعالی ہے:

فَلُوْ لَا كَانَتْ قَرْيَةٌ امَنَتْ فَنَفَعَهَا لِيُمَانُهَا لِلَّا قَوْمَ يُؤْلُسَ لَقَا أَمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيْوةِ الدُّنيَّا وَ مَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِيْنِ 11.

''تو کیوں نہ کو ئی بستی ایمان لائی ہوتی جس کوا بمان سے نفع بھی ہوتا مگر یونس کی قوم جبوہ ایمان لاچکے توہم نے بید ذلت کاعذاب اس سے دنیامیں دور کر دیااور ایک وقت تک ان کو آسودگی ہے متمتع کیا۔''

مر زا قادیانی کی تحدیانہ پیش گوئیاں جب غلط ہو گئیں تواس نے یونس علیہ السلام کی قوم کاسہار الیا۔ اس کے پیروکار بھی اس کاسہار الیتے ہیں کہ قوم یونس علیہ السلام کو عذاب کا وعدہ دیاتھا مگران کے ڈر جانے سے عذاب ٹل گیا۔ اسی طرح مر زاصاحب نے بھی جس جس کے بارے میں موت کی

پیش گوئی کی تھی اس کے ڈر جانے سے اگرٹل گیا تواس میں تعجب کی کون سی بات ہے؟مفسر موصوف اس کے جواب میں سیاق وسباق کے حوالے سے کلھتے ہیں:

''ایسا کہناسیاق قرآنی کے صرح خلاف ہے۔ قرآن مجید کی اسی آیت میں صاف مذکور ہے کہ حضرت یونس علیہ السلام کی قوم جب ایمان لائی توان پر سے کفر کی سزاہٹ گئی تو یہ بربہ ہے کہ ایمان لانے کے معنے یہ ہیں کہ اس نبی کو خداکا مرسل سمجھیں اور اس کی مخالفت چھوڑ کر اس کا اتباع کریں۔ ہم مانتے ہیں کہ ایسا ایمان موجب نجات ہوتا ہے لیکن کیام زاصاحب کے مخالف جن کے حق میں ان کی پیشین گو کیاں تھیں ،ایساایمان لائے کیاعبداللہ آتھ م (عیسائی) ایمان لایا تھا؟ کیا معکوحہ آسانی کا ناکے اپنے فعل سے تائب ہوا تھا؟ وغیرہ ،ہر گزنہیں۔ پھر حضرت یونس علیہ السلام کے قصے کو کیا تعلق ؟جو پھواس قصے میں ہے ہمیں مسلم ہے اور جو ہے وہ ان کو مفید نہیں بلکہ مضر ہے۔ " 19

#### لفت عرب، فہم عرب اور عہد نزول قرآن کے معانی الالفاظ کاعدم لحاظ

الفاظ قرآنید کا حقیقی معنی و منہوم سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ لغت عرب اور عصر نزول القرآن کے معانی الالفاظ کو نظر انداز نہ کیا جائے۔ لغت متغیر اور تطور شدہ لغت کی مدد سے اگر الفاظ قرآنی کا معنی متغین کیا جائے تو مراد متعلم کے خلاف ہو سکتا ہے۔ اگر صاحب قرآن حضرت محمد ملتی ہے آئی متغیر اور تطور شدہ لغت کی مراد کی تغیین کر دی ہو تو محض لغت عرب کی بناپر ، یااس کے کم فہم کی بناپر ، ایک نیا معنی تجویز کر ناجہل کا ثبوت ہے۔ حیات ووفات مسیح، رفع و نزول مسیح اور ختم نبوت ودیگر اس قسم کے عقائد میں قادیانیوں/مرزائیوں بلکہ خود مرزاصاحب نے لغت عرب اور فہم عرب سے انحراف کیا ہے۔ مثلاً تمام قادیانی مرزاغلام احمد سمیت علیمی علیہ السلام کے بارے میں آنے والے لفظ رفع سے مرادر فع درجات مراد لئے ہیں۔ سید طفیل محمد شاہ احمد کی لکھتے ہیں:

"رفع کے معنی رفع درجات کے ہیں نہ کہ رفع جسم ۔ ان معنوں کی تائید قرآن شریف فرماتا ہے۔ چنانچہ جتنی جگہ رفع کا لفظ آیا ہے سب جگہ رفع درجات کے معنوں میں آیا ہے۔ دیکھیے ﴿ وَ لَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا ﴾ ﴿ ، ﴿ وَ وَفَعْنُهُ مَكَانًا عَلِيًا ﴾ ﴿ اَنْ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْكُ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهِ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهِ عَلَيْكُ اللّٰعِ عَلَيْكُ اللّٰمِ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰ عَلَيْكُ اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمِ عَلَيْكُ اللّٰمُ اللّٰ عَلَيْكُ اللّٰمُ عَلِيْكُ اللّٰمُ عَلَيْكُ عَلَى اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمُ عَلَيْكُ عَلَى اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمُ عَلَيْكُ عَلَى اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمُ عَلَيْكُمُ اللّٰمُ عَلَيْكُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّ

(Preposition) یہ سارے دلائل غیر متعلق ہیں۔ یہ دعویٰ کو قطعاً ثابت نہیں کرتے۔ کیونکہ دلیل وہ چاہیے تھی جس میں رفع کے بعد الی ہوتا۔ اس لیے کہ بحث (بَلْ رَفَعَهُ اللهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

پھر موصوف نے جو آیات پیش کی ہیں ان سب آیات میں رفع در جات مراد ہی نہیں ہو سکتا۔ اگر فع کا معنی رفع در جات ہو تو پھر نرفع در جات کا موصوف کیا ترجمہ کریں گے بعم در جات در جات در جات اس معنی سے جملہ بھی بگڑ جاتا ہے۔
عزفع کا لفظ مساجد کے بارے میں ہے جس سے مراد 'او نچا کرنا' زیادہ واضح ہے۔ یہ فعد میں یہ فع کا لفظ عمل صالح کے لیے آیا ہے تو کیا عمل صالح کے موسے بہلے آنے والے الفاظ الیہ یصعد بھی در جات بلند کیے جاتے ہیں۔ اس سے مراد اصل میں عمل صالح کا اللہ تعالی کی طرف اٹھنا ہے۔ اس جملے سے پہلے آنے والے الفاظ الیہ یصعد الکلم میں یصعد کا لفظ بھی بلندی در جات کی نفی کر رہا ہے اس طرح مرفوعة کے لفظ سے رفع در جات مراد نہیں لیا جاسکتا کیونکہ یہاں قرآن مجید کا بیان ہے جو آسانوں پر فرشتوں کے حوالے کیا گیاوہ واقعتام فوعة بہند مقام پر رکھے ہوئے صحیفے ہیں۔

سورة الغاشيه مين تومر فوعة كالفظ سرر (چار پائيال، تخت) كى صفت كے طور پر آياہے، ارشاد بارى تعالى ہے:

فِيْهَا سُرُرٌ مَرْفُوْعَةٌ ٢٢ "اس (جنت) مين تخت بول كاو نچ بجهي بوئ-"

مر زاغلام احمد قادیانی نے بل رفعہ اللہ سے مراد ''عزت کے ساتھ موت '' لیا تھااور تائید کے طور پر ادر ایس علیہ السلام کے بارے میں ﴿وَ رَفَعُنهُ مَكَانًا عَلِيًا ﴾ ٢٣﴾ کو پیش کیا تھا۔ اس کے جواب میں قاضی محمد سلیمان سلمان منصور پوری مرحوم نے مرزاصاحب کے لغوی تصرف کو واضح کرتے ہوئے لکھا:

آیت ﴿ وَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِیًا ﴾ ﴿ جو حضرت ادریس کی شان میں ہے۔ وہ نہ ان مر ادی معنی پر دلالت کرتی ہے۔ اور نہ مر زاصاحب کے پچھ مفید ہی '' ہے۔ کیونکہ یہاں رفع کا لفظ مَکَانًا عَلِیًا سے مضاف ہے۔ اور جس کے بید معنی ہیں۔ کہ رب کریم نے حضرت ادریس کور تبہ علیا پر فائز کیا اور منصب بر تر پر ممتاز فرمایا۔ ایسا ہی دوسرے مقام پر اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

تِلُکَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُمْ مَّنْ كَلَّمَ اللَّهُ وَ رَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجْت 🎢

'' پیر سول ہیں۔ جن میں سے بعض کو بعض پر ہم نے فضیات دی ہے۔اور بعض کے درجے ہم نے بلند کیے ہیں۔''

یر سوس بی معنی تواند تعالی کے مقصود (مطلوب) کلام کے اس میں رفع کو در جات کی طرف مضاف کیا ہے۔ پس واضح ہوا کہ مر زاصاحب نے یہ مرادی معنی تواند تعالیٰ کے مقصود (مطلوب) کلام کے خلاف کئے ہیں۔ لہٰذار وشن ہوا۔ کہ رفع کے معنی یہاں بھی وہی ہیں۔ جو لغت میں ہیں اور جو ہر جگہ لیے اور سمجھ سمجھائے بولے جاتے ہیں یعنی بلند کر نااب چو تکہ یہاں رفع کا لفظ ہے۔ اور وہائی کی طرف مضاف ہے۔ توصاف اور سیدھے معنی جن کو لغت کی امان حاصل ہے۔ یہ ہیں۔ کہ ہم نے عیسیٰ کواپنی طرف اویرا ٹھالیا۔" مہیں۔

اگر {زَفَعَهُ اللهُ اللهِ ٢٦٨ ميں رفع سے مراد "عزت كے ساتھ موت" ہو تو إلنّي مُتَوَقِيْك وَ رَافِعَكَ اللّهَ اللهِ ٢٦ ميں متوفى سے موت مراد لے كررافع سے "عزت كى موت" كيسے مراد لے ليں گے؟

اس طرح رفع كاجومعنى مرزاصاحب في بيان كياب ال كي روشني مين {إِنِّي مُتَوَقِيْكَ وَ رَافِعَكَ إِلَى } كاتر جمديول بنتا ب:

« میں آپ کوموت دینے والا ہوں اور آپ کوعزت کی موت دینے والا ہوں۔ "

کوئی بھی سلیم العقل شخص اس ترجمہ کو درست نہیں مان سکتا، للذار فع کامر زاصاحب کابیان کر دہ معنی باطل تھہرا۔ پھریہ بھی واضح رہے کہ ''رفع جسمی اور اعزاز میں مخالفت نہیں بلکہ کیجا جمع ہو سکتے ہیں ''۲۷

مر زا قادیانی اور دیگر قادیانی مسلمانوں پراعتراض کرتے ہیں وہ تقذیم و تاخیر مان کر قرآن کی ترتیب اللتے ہیں جو کسی مسلمان کا کام نہیں۔طفیل شاہ احمدی ککھتے ہیں :

"ان علاء کی کس قدر دلیری ہے کہ قرآن کریم کی ترتیب پراعتراض کرنے سے نہیں چو نکتے۔"۲۸ م

جو علمائے کرام آیت کریمہ (اِڈ قالَ الله یعیشی اِنَّی مُتَوَفِیْک وَ رَافِعَک اِلَیَّ وَ مُطَهِّرُک مِنَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا وَ جَاعِلُ الَّذِیْنَ التَّبَعُوْکَ فَوْقَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا اِلله یعیشی اِنِّی مُتَوَفِیْک وَ رَافِعَک اِلَیَّ وَ مُطَهِّرُک مِنَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا وَ جَاعِلُ الَّذِیْنَ التَّبِعُوْکَ فَوْقَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا اِلله یعیش کی اور افعک الی میں تقدیم و تاخیر کے قائل ہیں ان پر یہ اعتراض کیا گیاہے کہ وہ قرآن کی ترتیب پراعتراض کرتے ہیں۔ حالانکہ وہ تفسیر کے اعتبار سے رفع کو پہلے اور وفات کو بعد میں مانتے ہیں۔

یہ بات مسلم ہے کہ واؤ ترتیب کے لیے نہیں آتی بلکہ عطف و جمع کے لیے آتی ہے ،اس کی مثالیں قرآن مجید میں بکثرت موجود ہیں مثلاً وَ اللّٰهُ اِنْ کُھِیٰ \* ۳۰ جالا نکہ سجدہ رکوع کے بعد ہوتا ہے مگراس کاذکر پہلے کیا گیا ہے۔

اسى طرح فرعون كے بارے ميں ہے: {فَاحَذَهُ اللهُ نَكَالَ الْأَخِرَةِ وَالْأُولَى }اسى

کیام زائی آخرت کودنیاہے پہلے مانتے ہیں یاان پر بھی ترتیب اللنے کااعتراض ہو سکتاہے؟

السي بى ديكھيار شادالى: {خَلَقَكُم وَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ }٣٦ جن كو يہلے پيدا كيا تھاان كاذ كر بعد ميں كيا۔

خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ السِّيحالا نكه حيات ك بعد موت موتى ہے۔

نيزو يكي {وَلَقَدْ أُوحِيَ إِنَائِكَ وَالِلَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكَ } ٣٨

ان آیات کریمہ میں واؤ ترتیب کے لیے نہیں ہے۔ کسی حکمت کی خاطر بعد والی چیز کا تذکرہ پہلے کر دیاجانا ہے۔ ۳۵۔

ا گرآیت زیر بحث میں واؤتر تیب کے لیے بھی مان لی جائے تو بھی قادیانیوں کادعو کی ثابت نہیں ہوتا۔ مناظر اسلام مولانامنظوراحمہ چنیوٹی فرماتے ہیں :

''اگر بالفرض زیرِ بحث آیت میں بقول مر زابیانِ ترتیب بھی مان لیں گے پھر بھی اس کامز عومہ ثابت نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ مر زا قادیانی کی تفسیر کے مطابق ترجمہ یوں ہوگا:''اے عیسیٰ! میں تجھے پہلے موت دینے والا ہوں اس کے بعد تیر اروحانی رفع یار فع در جات کروں گا،اس کے بعد تجھے کافروں سے یاک کروں گاور اس کے بعد تیرے متبعین کو تیرے دشمنوں پر غالب کروں گا۔''

اب مر زائیوں کے خیال کے مطابق حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی وفات تشمیر کی طرف ہجرت کرنے کے بعد تظہیر لیعنی واقعہ صلیب ہے ۸ سال بعد کشمیر میں ہوئی گویا کہ مطابق میں الذین کفروا کا وقوع پہلے اور موت ور فع بعد میں ہوا۔ حالا نکہ ترتیب آیت میں یہ چیز تیسرے نمبرہے، للذا مر زائیوں کے مطابق بھی آیت اپنی ترتیب پر باقی نہ رہی اور ہم پر عدم ترتیب کا اعتراض کرنا سراسر فضول ہو گیا۔

الجھاہے پاؤں یار کازلف دراز میں لوآپ اپنے دام میں صیاد آگیا۔ ۳۹

آیت کی ترتیب اور نقد میم احقد التاخیر کی توجیه پیش کرتے ہوئے مولانا چنیو ٹی کھتے ہیں:

''اور آیت بالا میں لفظی ترتیب نہ ہونے کا اصل اور تحقیقی جواب ہے ہے کہ حضرت عیسی علیہ السلام کے بارے میں عیسائی اور یہودی دونوں افراط و تفریط کا شکار ہوئے۔ اگرایک جانب عیسائیوں نے اضیں در جہ معبود تک پہنچادیا تو یہودیوں نے ان کی رسالت و نبوت تک کو تسلیم نہ کر کے ان کی سخت تو ہین و تذکیل کا ارتکاب کیا۔ قرآنِ کریم اس آیت میں ان دونوں کے عقیدوں کی تر دید کر دینا چا ہتا ہے۔ سب سے پہلے مُتُوَفِیْک اس لیے لایا گیاتا کہ عیسائی غور کر سکیس کہ جس پر موت آسکے وہ خدا کیسے ہو سکتا ہے ؟ اور اس کے معال معدورَ افغک لگ لاکر یہ بتادیا گیا کہ یہودیوں کا ان کی شان میں گتا تی کر ناسر اسر ظلم ہے۔ اللہ تعالی نے ان کی رسالت و نبوت کی بناپر اضیں اپنے پاس بلالیا۔ یہ ان کی مقبولیت عند اللہ کی تھی دلیل ہے ، للذا عیسائیوں کو ان کے خدا ہونے کا اور یہودیوں کو ان کے کمتر ہونے کا عقیدہ ترک کر دینا چا ہیے 'اور افراط اور تفریط چھوڑ کر اعتدال کا راستہ اپنانا عیسائیوں کو ان کے خداوندی گتا خی رسول سے بڑا جرم تھا اس لیے تردید کرتے وقت بھی اس کا لحاظ کیا گیا اور مُتَوَفِیْک کو پہلے ذکر کیا گیا ہے۔ اور چو نکہ شرکے خداوندی گتا خی رسول سے بڑا جرم تھا اس لیے تردید کرتے وقت بھی اس کا لحاظ کیا گیا اور مُتَوَفِیْک کو پہلے ذکر کیا گیا ہے۔ "کسی

وَ مَا مُحَمَّدٌ لِلَّا رَسُوْلٌ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُل ٣٨ عنى مرزائى مرزاسميت وفات مسج پراستدلال كرتے ہیں۔خلت كامعنى ''فوت ہو گئے'' } ليتے ہیں۔ قاضی سلیمان سلمان منصوری پوریاس معنی كوخلاف لغت عرب قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

'' قابل غوریہ ہے کہ ترجمہ میں یہ الفاظ'' ان سے پہلے سب نبی فوت ہو گئے ہیں۔'' قرآن مجید کے کن الفاظ کا ترجمہ ہیں۔ ظاہراً معلوم ہوتا ہے کہ {فَدْ خَلَتْ مِنْ فَبْلِهِ الرُّسُلُ } کا بیر ترجمہ کیا گیا ہے۔ مگر مر زاصا حب براہ نوازش کسی لغت کی کتاب میں یہ تود کھلائیں۔ کہ خَلتُ بیا خَلا جمعنی موت زبان عرب میں آیا بھی ہے ؟ آپ اس جگہ صرف اپنے دعویٰ کی تائید میں ایسے مصروف ہوئے ہیں کہ خواہ لغت اور محاورہ آپ کے ترجمہ کی غلطی کوصاف ظاہر کر رہا ہو۔ مگر آپ کواس کی ذرایر واہ نہیں 'اچھاصا حب۔ اگر خلت کے معنی فوت ہو جانا ہی ہیں۔ تو آپ اس آیت {سُنَةَ اللهِ الَّتِیْ فَدْ

خَلَتْ مِنْ فَبْلُ} ہُمٰ کا کیا ترجمہ کرتے ہیں۔ کیا یہی کہ وہ سنت الٰمی ہے جو تم سے پہلے فوت ہو چکی ہے اگر آپ ایساتر جمہ کریں گے۔ تو آیت ہذا کے ساتھ ملے ہوئے الفاظ ﴿وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَةِ اللهِ تَبْدِيْلًا ﴾ آپ کے اس ترجمہ کی سخت تکذیب کریں گے۔"وسی

لغوی وضاحت کرتے ہوئے قاضی منصور پوری رقمطر از ہیں:

واضح ہوکہ خَلَتْ کامصدر خَلَوْ ہے۔ اور چند معنی میں مستعمل ہے:

(۱) ۔جداہونایا تنہاہونا، چنانچہ اس آیت میں ہے: {ؤ اِذَا خَلاَ بَعْضُهُمْ اِلَى بَعْضِ } اللہ بَعْضِ اللهِ بَعْضُ اللهِ بَعْضِ اللهِ بَعْضِ اللهِ بَعْضُ اللهِ بَعْضِ اللهِ بَعْضِ اللهِ بَعْضِ اللهِ بَعْضِ اللهِ بَعْضُ اللهِ بَعْضِ اللهِ بَعْضَ اللهِ بَعْضِ اللهِ اللهِ بَعْضِ اللهِ اللهِ اللهِ بَعْضِ اللهِ ا

(۲)۔ہوتے رہنا، چنانچہ اس آیت میں ہے: {وَ اِنْ مِنْ أُمَّةِ اِلَّا خَلَا فِيْهَا نَذِيْرٌ } الله عَلَا مِنْهَا كُلُ مِنْ أُمَّةً اِلَّا خَلَا فِيْهَا نَذِيْرٌ } الله عَلَا مِنْهُ عَلَىٰهُ مِنْ اللهُ مِنْ الللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ ال

(m) - چلے آنا، چنانچہ اس آیت میں ہے: {سُنَّةُ اللهِ الَّتِيْ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلُ} ﴿ حَرْدُ بِيسنت الله بِ جو بِهِلْ سے جلی آتی ہے۔ "

يس إقَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِدِ الرُّسُلُّ } كاصحيح ترجمه بيدے: "دموتے رہے ہيں ان سے يہلے رسول۔

مزيد لکھتے ہيں:

'' یہ یادر کھو کہ خَلَا اور خَلَتْ لغت میں زمانہ کی صفت کے لیے آتا ہے۔ دیکھو قرون خالیہ۔ مثلا عرب بولتے ہیں۔ خَلَتْ یا خَلُوْنَ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ کی فلاں تاریخ گرری) اور اہل زمانہ کے لیے مجازاً۔ اور اس سے بخو بی معلوم ہو سکتا ہے۔ کہ خَلَتْ کاسید ھااثر رسالت پر ہے نہ رسولوں کے وجود پر ۔ لہذا آیت قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ کامفہوم ہیہے کہ آنخضرت ملتی ایک بہت رسول رسالت کر چکے ہیں۔ تبلیغ احکام رسالت کر چکنا متضمن اس امر کا نہیں کہ سب کے سب مر بھی چکے ہیں۔ گوان میں سے اکثر مر بھی چکے ہوں۔'' میں ۔

حقیقی اور مجازی معنی مراد لینے کے اصول سے انحراف

یہ اصول تمام مفسرین اور علاء اسلام کے نزدیک تسلیم شدہ ہے کہ الفاظ کا حقیقی معنی متعدر ہو توتب مجازی معنی مر ادلیاجاتا ہے بصورت دیگر حقیقی معنی ہی درست ہوتا ہے۔ حقیقی معنی متعدر ہونے کی تین صورتیں بعض علاء نے ذکر کی ہیں۔مفتی تقی عثانی صاحب نے مندر جہ ذیل تین صورتیں بہان کی ہیں:

ا۔ حقیقی معنی عقلی طور پر یا قطعی مشاہدے کی روسے ممکن نہ ہوں۔

۲۔ عرف اور محاورے کے اعتبار سے اس لفظ یا جملے کے حقیقی معنی متر وک ہو گئے ہوں۔

سل عبارت کے سیاق وساق میں کوئی قریبنہ ایسا ہوجو حقیقی معنی کواختیار کرنانا ممکن بنادے۔ اہم

ہے کہ اس کی معقولیت سے انکار ممکن نہیں۔اسے ملحوظ رکھے (Self evident) حقیقی و مجازی معنی کامذ کورہ بالااصول متفقہہاورایسابدیہی بغیر کسی کی بات کو بھی درست طور پر سمجھنا ممکن نہیں۔

خاتم اور آخر کے حقیقی معنی مراد لینے کی بجائے مر زائی اور قادیانی ان الفاظ کے مجازی معنی مراد لیتے ہیں لیعنی بہتر اور افضل۔ کیونکہ اگر آخری مراد لیا جائے تو مر زاصاحب کی نبوت کے ثبوت میں یہ معنی بھی رکاوٹ بنتا ہے۔ طفیل محمد شاہ احمدی لکھتاہے:

'' حضور آخرالانبیاءافضل الانبیاء کے معنوں میں ہیں۔خاتم اور آخر کا یک معنی علامہ محمد اقبال کے ایک اردوشعر کی روشنی میں متعین کرتے ہیں چل بساداغ آہ!میت اس کی زیب دوش ہے

آخری شاعر جہاں آباد کا خاموش ہے

اس ار دوشعر سے استدلال کرتے ہوئے موصوف ککھتے ہیں:

''اس شعر میں ڈاکٹر صاحب نے داغ کو دہلی کا آخری شاعر قرار دیاہے۔اب سوال میہ ہے کہ کیادہلی میں داغ کے بعد کوئی شاعر نہیں ہوا۔''خلاصہ کے طور پر لکھتے ہیں :

آخری اور خاتم کے معنی احادیث اور شعر اءاور ادباء کے محاورے میں سب سے افضل ہونے کے ہیں لہذا آنحضرت ملی ایکم خاتم الانبیاء اور آخر الانبیاء بمعنی افضل الانبیاء ہیں۔"۲۴می

ايك اور جلَّه لكھتے ہيں:

''عربی زبان میں خاتم کالفظ سب سے افضل ہونے کے معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ چنانچہ حسن بن وہب نے ابوتمام شاعر کوخاتم الشعراء قرار دیا ہے۔''سرم ہے۔''سرم

اس قشم کے استدلالات میں الفاظ کا حقیقی معنی مراد لینے کی بجائے مجازی معنی مراد لیا گیاہے۔مولاناعبداللہ معمار ☆ ککھتے ہیں:

'' یہ استعال مجازی ہے۔ حقیقی معنی پہلے ہوتے ہیں۔ اگروہ نہ ہو سکیں تو پھر مجازی۔ چو نکہ یہاں حقیقت متعدر نہیں اس لیے وہی مراد ہوگی۔ مجاز کے لیے قرائن کی ضرورت ہے اور وہ یہاں نہیں ہیں۔ یہ اس طرح ہے جیسے ہم کہتے ہیں کہ وہ بے نظیر شاعر ہے۔ وہ بے نظیر ادبیب ہے۔ یا لاَسۡظِیرُو کہ اخلاق میں اس کا کوئی نظیر نہیں۔ تواس کے معنی عام طور پر یہی ہوتے ہیں کہ وہ دوسروں سے اچھاہے اور اگر کوئی مخالف عیسائی کہ کہ پھر جب بے نظیر کے معنی اعلی اور ایجھے کے ہیں۔ توجب خدا کو تم بے نظیر کہتے ہواس کے یہ معنی کیوں نہیں ہو سکتے کہ وہ سب سے اعلی ہے کہ یہ وہ واحد محض ہے۔ تو ہم کہیں گے یہ استعال مجازی ہے اور اللہ کے متعلق حقیقی۔ اس لیے کہ اس کاوا قعی کوئی شریک نہیں۔ اس طرح خاتم الشعر اء وغیر و میں استعال مجازی ہے اور خاتم النہیدین میں حقیقی لیعنی آپ آخری نبی ہیں۔ "ہم ہم

خاتم الشعراء، خاتم المحدثين اور آخر المجتهدين وغيره تراكيب ميں خاتم اور آخر كامجازى معنی افضل مراد لينے كامولاناحنيف ندوى دوطرح سے جواب ديتے ہيں۔ لکھتے ہيں:

"بات زیادہ الجھاؤی نہیں 'جواب کی ایک صورت توبیہ کہ یہ بااعتبار زاعم کے ہے یعنی جب ایک شخص کسی کو خاتم الشعراء کہتا ہے تووہ واقعی سے سمجھتا ہے کہ اس کے بعد شعر کہنا ہے کارہے ورنہ مدحت میں غلوجو مقصود اور مبالغہ کی جان ہے به معنی ہو کررہ جاتا ہے۔ اسی طرح خاتم المحدثین اور آخر المجتمدین کے الفاظ استعال کرنے والا یہی سمجھتا ہے کہ محدثیت واجتہاد کی بیر آخر کڑیاں ہیں ورنہ یہ ترتیب بے مزہ ہوگی۔ کیونکہ اگر یہ فرض کر لیاجائے کہ ان الفاظ کے استعال سے ایک گونہ فضیلت ثابت کرناہی مقصود ہے توان میں زور کیا خاک باقی رہے گا۔" ہم ہے آخر المحدثین اور خاتم الشعراء وغیرہ والقابات اور مجاز وحقیقت کافرق بیان کرتے ہوئے مولا ناندوی ککھتے ہیں:

''اب یہ کہنے والا یازاعم نہ تو پنجمبر ہے اور نہ یہ کوئی پشین گوئی ہی ہے بلکہ مدح کا ایک انداز ہے ، جواختیار کیا گیا ہے۔ اس لیے اگراس کے بعد بھی کوئی شخص شعر وسخن کے ذوق سے بہر مند ہو جاتا ہے یا محد شیت واجتہاد کی مند پر بیٹھ جاتا ہے تواس میں کوئی مضا کقہ نہیں۔ دوسر ااندازیہ ہے کہ مجاز وحقیقت کے استعال میں فرق ہے ، جب کوئی لفظ اپنے موضوع کہ معنوں میں استعال ہوگا تووہ حقیقی ہوگا۔ اور جب کسی مناسبت سے ہوان معنوں میں استعال نہ ہو سکے گاتو یہ مجاز ہوگا۔ مثلاً شیر کا ایک استعال ہے ہے کہ وہ ایک در ندے کا نام ہے۔ اور ایک بیہ ہے کہ اس کے معنے بہادر شجاع کے ہیں۔ پہلا استعال حقیق ہے اور دوسر امجازی۔'' ۲۸ھ

هیقی و مجازی معنی مر اد لینے کا اصول بیان کرتے ہوئے مولاناند وی موصوف لکھتے ہیں:

'' پھر مجازی معنے وہاں مراد ہوتے ہیں جہاں حقیقت متعدز ہو جہاں بیہ حال ہو کہ حقیقت کی تائید میں قرائن ہی نہیں، شواہدود لا کل کاایک انبار ہو حبیبا کہ آب دیکھ چکے، وہاں محازی معنوں کے لیے کوئی وجہ جواز ہی پیدا نہیں ہوتی۔''ےہم

خاتم الشعراء، خاتم الفقهااور خاتم المفسرين جيسے القاب کے بارے میں سيد مودودي كکھتے ہيں:

''کسی زبان میں بھی یہ قاعدہ نہیں ہے کہ اگر کسی لفظ کواس کے حقیقی معنی کے بجائے بھی بھی مجاز آگسی دوسر ہے معنی میں بولا جاتا ہوتو وہی معنی اس کے اصل معنی بن جائیں اور لغت کی روسے جواس کے حقیقی معنی میں ان میں اس کا استعمال ممنوع ہو جائے۔ آپ کسی عرب کے سامنے جب کہیں گے کہ ''جاء خاتم القوم'' تو وہ اس کا یہ مطلب ہر گزنہ لے گا کہ قبیلے کافاضل و کامل آد می آگیا، بلکہ اس کا مطلب وہ بہی لے گا کہ پورا کا پورا اور خاتم الفیرا قبیلہ آگیا ہے جتی کہ آخری آد می جو وہ گیا تھاوہ بھی آگیا۔ اس کے ساتھ یہ بات بھی نگاہ میں رہنی چاہیے کہ خاتم الشعراء، خاتم الفقہاء اور خاتم المحد ثین وغیر ہ القاب جو بعض لوگوں کو دیے گئے ہیں ان کے دینے والے انسان تھی یہ تنہیں جان سکتا کہ جس شخص کووہ کسی الحد ثین وغیر ہ القاب جو بعض لوگوں کو دیئے گئے ہیں ان کے دینے والے انسان تھی کہ دیے کہ فلال صفت اس پر ختم ہو گئ تو کوئی وجہ اور اعتراف کمال سے زیادہ کچھ ہو ہی نہیں سکتی۔ لیکن جب اللہ تعالیٰ کسی شخص کے متعلق یہ کہ دیے کہ فلال صفت اس پر ختم ہو گئ تو کوئی وجہ نہیں ،ہم اسے بھی انسانی کلام کی طرح مجازی کلام سمجھے لیں۔ اللہ نے اگر کسی کو خاتم الشعر اء کہد دیا ہو تا تو یقینا اس کے بعد کوئی شاعر نہیں ہو سکتا تھا۔ اور اس نے جسی انسانی کلام کی طرح مجازی کلام سمجھے لیں۔ اللہ نے اگر کسی کو خاتم الشعر اء اور خاتم الشعر اء اور خاتم الفقہاء وغیر ہ کہد دینا آخر ایک درجہ میں کیسے ہو سکتا ہے ؟'' میں اسک کے کہا تو کو کہ معنی افضل لیا جاتا ہے۔ طفیل شاہ احدی کہد دینا آخر ایک درجہ میں کیسے ہو سکتا ہے ؟'' میں الیک حدیث مبار کہ سے بھی آخر کو بمعنی افضل لیا جاتا ہے۔ طفیل شاہ احدی کھتے ہیں:

انا آخر الانبیاء و مسجدی آخر المساجد-اس حدیث میں آنحضرت ملتی آنجم فرمایا کہ جن معنول میں میری مسجد آخری مسجد ہائمی معنول میں میں آخر الانبیاء ہوں۔ یہ نہیں کہ آپ کی مسجد ہے۔اسی طرح میں آخرالانبیاء ہوں۔ یہ نہیں کہ آپ کی مسجد ہے۔اسی طرح آپ انبیاء میں افضل ہیں۔ "ویمی

يه استدلال غلط م كيونكه عديث زير بحث انى أخر الانبياء و مسجدى أخر المساجد و مين أخر المساجد مرادانبياء كي آخرى مسجد ما اسك وضاحت مندرجه ذيل عديث سے بهوتی ہے:

انا خاتم الانبياء و مسجدي خاتم مساجد الانبياء 1 🕰

''میں خاتم الانبیاء ہوں اور میری مسجد مساجد انبیاء کی خاتم ہے۔''

مسجد النبی کو آخر المساجد کہا گیاہے تواس کامجازی معنی افضل المساجد نہیں لیاجاسکتا کیونکہ وہ تمام مساجد سے افضل نہیں ہے۔اس کی فضیلت مسجد الحرام کے بعد ہے اس لیے مسجد نبوی کی فضیلت بیان کرتے ہوئے مسجد الکعبة کو مستثنیٰ کیا گیاہے۔ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ارشاد نبوی ہے:

صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة في غيره من المساجد الا المسجد الحرام ٥٢.

"میریاس مسجد (مسجد نبوی) میں نمازادا کر نامسجد حرام کے علاوہ باقی مساجد کی ہزار نمازوں سے بہتر ہے۔"

ند کورہ بالا تفصیلات سے معلوم ہوا کہ قادیانیوں اور مرزائیوں کا خاتم النہیںین سے افضل النہیںین مرادلینامجازاً ہے جو حقیقی اور مجازی معنی مرادلینے کے مسلمہ اور متفق علیہ اصول کے خلاف ہے۔

#### عقل ہے معنی کے تعین کامنچ

بعض عقلی تفاسیر اس بنیاد پر کی جاتی ہیں کہ لوگ اپنے مخصوص نظریات کاد فاع پاتائید کرناچاہتے ہیں۔اس وجہ سے بعض د فعہ التفییر العقلی نصوص کتاب وسنت کے بھی خلاف ہوتی ہے۔ مثلاً جرائے نبوت کی عقل دلیل، قادیانی/مرزائی بید پیش کرتے ہیں کہ چونکہ نبوت ورسالت رحمت ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی رحمت منقطع نہیں ہو سکتی۔ سید طفیل محمد شاہ احمد کی لکھتے ہیں:

"اگر نبوت رحمت ہے اور محسنوں کے قریب ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَرِیْبٌ مِنَ الْمُحْسِیْنَ ﴾ کہاور محسن کے متعلق فرمایا: ﴿ إِلَى مَنْ اَسْلَمَ وَجَهُمْ اللهِ وَ حُو مُحْسِیْنَ ﴾ کہاور محسنوں کے متعلق فرمایا: ﴿ إِلَى مَنْ اَسْلَمَ وَجَهُمُ اللهِ وَ حُو مُحْسِدُ ﴾ کہا ۔ اور پھر فرمایا: ﴿ كَذْلِكَ خُوْرِى الْمُحْسِیْنَ ﴾ کہا بہار حمت مومنوں کو حاصل رہے گی جب تک دنیا میں مومن اور محسن ہیں محسن بید اہونے بند ہو جائیں ہو جائیں ہو حمت بھی گے۔ رحمت بھی خدائے تعالی کے وعدہ کے مطابق ملتی رہے گی۔ ہاں اگر دنیا میں مومن اور محسن بید اہونے بند ہو جائیں ہو جو کہ امت محمد میاس الرحم الراحمین کہن کی رحمت سے کیوں محروم ہوگئے۔ کون ساایسا قصور کیا جس پر بیہ عتاب نازل ہوا۔ "میں ہو

یہ عقلی دلیل اس لیے بھی غلط ہے کہ کسی بھی مسلمان کا میہ عقیدہ نہیں ہے کہ اللہ کی رحمت رسالت محمہ میں انقطاع واقع ہوا ہے یا ہوگا۔ بلکہ آپ کی رسالت تا قیامت ہے۔ رسالت کے رحمت ہونے سے ہر گزیہ ثابت نہیں ہوتا کہ امتی بھی نبی بنتے رہیں گے۔ جس طرح نبوت ورسالت رحمت ہے اسی طرح نص قطعی سے یہ بات ثابت ہے کہ قرآن مجیدر حمت ہے ہے تو کیا اس بنیاد پر (فہ کور بالااستدلال کی طرح) یہ دعویٰ صحیح ہوگا کہ قرآن (کلام اللہ) چو نکہ اللہ تعالیٰ کی رحمت ہے لہذا امت محمد یہ کواور قرآن بھی ملتے رہیں گے۔ اس استدلال کے ساتھ بھریہ بھی پوچھا جائے: "علماء سے پوچھو کہ امت محمدیہ اس ارحم الراحمین کی رحمت سے کیوں محروم ہوگئے۔ کون ساایسا قصور کیا جس پریہ عتاب نازل ہوا۔ "عقل سلیم تاہیں کرسکتی۔ قدیان ورم رزائیوں کے فہ کورہ بالااستدلال کو کبھی درست تسلیم نہیں کرسکتی۔

نصوص کتاب وسنت کوانداز کر کے جن لوگوں نے التفسیر العقلی کی ہے انہوں نے غلط رجحان اختیار کیا ہے۔البتہ تمام احکام شریعت اور روح شریعت کو مد نظر رکھ کر جن مفسرین نے عقلی تفسیر کی ہے وہ قابل قدر ہے۔ اتنجاہ التفسیر العقلی کی تضیح بھی اس کے مطابق کی جاستی ہے۔ کیونکہ بعض او قات عقل سے تعبین معنی کی احتیاج محسوس ہوتی ہے حتی کہ یہ ضرورت معانی الالفاظ کی شخصیص میں بھی پیش آتی ہے۔ مثلاً اللہ تعالی ہر چیز کا خالق ہے۔ جبکہ خود از ل سے ہے اور وہ مخلوق نہیں ہے۔ اس لیے عقلی دلیل سے اس کا خود کو تخلیق کرنامحال ہے۔امام آمد کی الله کل تفسیر میں کل کے عموم کے بارے میں لکھتے ہیں:

فقد خرجت ذاته وصفاته بدلالة ضرورة العقل عن عموم اللفظ 🕰

''ضرورتِ عقلی کی دلالت سے اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات لفظ (کل) کے عموم سے مستثنیٰ ہو جائیں گی۔''

مر زاغلام احمد قادیانی آیت کریمہ ﴿ وَ مَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَّا یَاکُلُونَ الطَّعَامُ وَ مَا کَانُوْا خَلِدِیْنَ ﴾ ۵۵ کووفات مسیح کی دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ ان کااستدلال عقلی ہے کہ جب کوئی جسم خاکی بغیر بعام کے نہیں رہ سکتا تو پھر حضرت مسیح کیونکر اب تک زندہ ہیں۔ قاضی سلیمان منصور پوری اس کے جواب میں لکھتے ہیں:

اس آیت کاصرف بیہ مطلب ہے کہ کوئی جسم ایسانہیں جے بعام (غذا) کی حاجت نہ ہو۔ مگر آیت میں یہ کہاں ہے کہ کوئی جسم ایسانہیں جو فلال مدت تک بغیر بعام کے زندہ نہ رہ سکے۔اور جب بیہ نہیں تومر زاصاحب کے لیے بید دلیل بھی نہیں۔مر زاصاحب کاخیال ہے کہ جوشخص ان کی

طرح ہرروز دووقت کھانانہ کھاتاہو،وہ مر دہ ہے۔ا گریہی صحیح ہے توفر نج قوم کے نزدیک،جودن میں آٹھے د فعہ کھاتے ہیں،کل ہندوستان مر دہ ہے۔اور جو جینی بودہ بچاس بچاس روز کا برت رکھتے ہیں مر دہ در گور ہیں۔۵۸

یہ بھی واضح رہناچاہیے کہ ہر جسم کے مختاج بعام ہونے کا یہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ سب کابعام بھی کیسال ہو۔ حتی کہ اس حیاتِ ارضی میں بھی لوگوں کے بعام میں بہت تفاوت پایاجاتا ہے۔ مولانا منصور پوری ککھتے ہیں:

اسی طرح ضرورہے کہ سفلی اور کثیف زندگی والوں کا بعام نوعیت میں اور ہو،اور علوی لطیف زندگی والوں کا بعام اور ۔ 🕰

اس کی ایک دلیل نبی اکرم ملی ایک کا عصوم طی کے بارے میں ارشاد بھی ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

انی ابیت یطعمنی ربی ویسقین 🇨

'' مجھے تورات کومیر ارب کھلادیتاہے اور وہی مجھے سیر اب کر دیتاہے۔''

اهل السیاء کے کھانے کے مختلف ہونے کی ایک دلیل ظہور د جال کے بارے میں ارشاد نبوی بھی ہے۔اس دن بعام پر کنڑول د جال کا ہوگا۔اساء رضی الله عنھانے نبی اکرم سے دریافت کیا:

یارسول الله، انا والله لنعجن عجینتنا فها نختبزها حتی نجوع فکیف بالمؤمنین یومئذ قال یجزیهم مایجزی اهل السیاء من التسبیح والتقدیس الی" یارسول الله بخدایم آنا گوندتے ہیں پکانے تک جمیں بھوک لگ جاتی ہے (یعنی بھوک برداشت نہیں کر سکتے) اس روزمومنین کا کیا حال ہوگا؟ توآپ نے فرمایا: جس طرح آسان پررہنے والوں کامایہ کیات الله تعالی کاذکر تشبیح و تقدیس ہے۔ یہی چیز اہل ایمان کو (اس روز) کفایت کرے گی۔"
ہی تسبیح و تقدس یعنی سجان الملک القدوس کاور داگراہل ایمان کو کفایت کر سکتا ہے تو مسیح علیہ السلام اہل الساء ہوکر کیو تکر دنیوی غذاسے مستعنی نہیں ہوتی۔ نصوص اور قرائن و شواہد کے مقابلے میں التفیر العقلی مقبول نہیں ہوتی۔

عقلی تفییر وہی مقبول ہوتی ہے جو نصوص شریعت کے معارض نہ ہو۔ وہی عقلی استدلالات قابل تسلیم ہوتے ہیں جنہیں شرعی نصوص یا شواہد و قرائن کی تائید حاصل ہو۔اس کی ایک مثال محمد شہاب الدین ندوی کے آیت کریمہ {قَالُوٓا اَتَجْعَلُ فِیْهَا مَنْ یُفْسِدُ فِیْهَا وَ یَسْفِکُ الدِمَآء ۲۲٪ کی روشنی میں پیش کے جانے والے مندر جہذیل استناطات اور استدلالات ہیں:

ا ـ آدم عليه السلام سے پہلے زمين ميں ايك قشم كى مخلوق كاوجود تھا۔

۲۔اس مخلوق میں شرپیندافراد بھی موجود تھے جوخون ریزی کرتے تھے۔

سدوہ گوشت پوست رکھنے والی یاد وسرے لفظوں میں مادی مخلوق تھی جس کی رگوں میں خون دوڑتا تھا۔ ظاہر ہے کہ بغیر گوشت پوست کے خون کاوجود نہیں ہو سکتا۔

۴۔ وہ مخلوق ہتھیار چلاناجانتی تھی جوخون ریزی کالاز مہے۔

۵۔اس سے ظاہر ہو تاہے کہ اس کی انگلیوں کی بناوٹ انسان جیسی رہی ہوگی ور نہ ہتھیار چلانا ممکن نہیں، ظاہر ہے کہ موجودہ میں انواع (Species)سوائے انسان کے اور کوئی بھی نوع ہتھیار نہیں چلاسکتی۔

۲۔اس سے ثابت ہوتاہے کہ وہ خود ہتھیار بنانا بھی جانتی تھی کیونکہ ہتھیار چلانے لیے ہتھیار بناناضر وری ہے۔۲

ے۔ ہتھیار بنانے کیلیے چو نکہ ذبانت کی ضرورت ہے اس لیے ثابت ہوتا ہے کہ وہ کوئی ذبین مخلوق تھی۔

۸۔ نیزاس سے یہ بھی واضح ہو تاہے کہ وہ شرعیاعتبار سے مکلف بھی رہی ہو گی جیسا کہ اس مو قعیر لفظ'' فساد'' ولالت کر رہاہے۔ اس کامقابل لفظ''صلاح'' ہےاور یہ الفاظ (اصلاح وفساد) شرعی اعتبار سے مکلف مخلوق ہی کے حق میں استعمال کیے جاسکتے ہیں۔ 9۔ان تمام حقائق سے ثابت ہو تاہے کہ اس کا پنا کو ئی نظام تمدن بھی ضر ور رہاہو گاخواہ اس کا در جہ و مرتنبہ کچھ ہی کیوں نہ ہو۔ یہ تمام حقائق منطقی اعتبار سے بغیر کسی تاویل کے اس کے محض ایک اشارے (اشارۃ النص) و کنایات تک کی قدر وقیمت بغیر کسی تاویل کے متعین کی حاسکتی ہے۔ ۲۳ ہ خلاصہ بحث: مذکورہ بالامباحث سے بیربات واضح ہوئی کہ قادیانیوں نے قرآنی الفاظ کے معانی کی تعیین میں ساق وساق سے معنی کی تعیین، لغت عرب، فہم عرب اور عہد نزول قرآن کے معانی الالفاظ کالحاظ اور حقیقی ومجازی معنی کی تعیین کے صحیحاصول کوبہت سے مقامات ہرپیش نظر نہیں ، ر کھا، نیز انہوں نے عقل سے قرآنی الفاظ کی معانی کی تعیین میں صحیح قواعد کو مد نظر نہیں رکھا۔ مصادر ومراجع اور حواشي ا صدرانجمن احديه، سالار والا\_ ☆\_المائدة: ۵/ ١١٨ س بید طفیل محمه شاه احمدی، زجاجه (رہنمائے تبلیغ)، احمدا کیڈی ربوہ (اس کتاب کا پہلاایڈیشن قادیان سے شائع ہوا تھا۔)، ص: ۲۰٬۷۳۰ سالمائدة: ۵/ ١١٤ م ايضا: ۵/ ۱۱۸ ۵ إيضا: ۵/ ۱۱۹ كالمؤمن: • ۱۲/۴۳۳ ۲ زجاحه، ص:۲۸،۱۲۹ یے مولانامجر حنیف ندوی، : مر زائیت نئے زاوپوں سے ، محمر سم ور طارق(مرتب)طارق اکیڈی،ڈی گراؤنڈ، فیصل آباد، ص: ۱۰۸ كالاعراف: ∠/ ۳۵ ۸ زجاحه، ص: ۱۳۱، ۳۰۱ ☆العرن:۳۷۹۷ و زجاجه، ص:۱۲۹ ٠١ مر زائيت نئے زاويوں سے، ص: ٢٠١،٥٥١ حارج: ۲۲ کے

اه زجاحه، ص: ۱۳۰ یل مرزائیت نئےزاوبوں سے،ص:۲۰۱

> سل النمل: ١٦/٢٧ ال زجاجه، ص: ۲۲۸

نوٹ:اس رائے کیان کواس لیے ضرورت پیش آئی کہ مر زاصاحب کی وراثت تقسیم ہو ئی تھی جبکہ انبیاء کاتر کہ صدقہ ہوتا ہے۔

1۵. حافظ صلاح الدين يوسف،:احسن البيان، شاه فهد قرآن كريم پريننگ پريس، مدينه منوره، ص:۴۶۱-۲۰۸۰

لا الصحيح بخاري، كياب الفرائض ۸۵، باب۳: قول النبي طريقياتي لا يغير ث ما يركنا صدقة، ح: ۲۷۲۲،۶۷۲۲، ۱۷۲۳، کلتبه قدوسه،ار دوبازار،الامور كِ إِيضاً، ح: ٢٤٢٩ ۱۸ يونس: ۱۸ 19 مولا نا ثناءاللَّدامر تسرى، : تفسير ثنائي، ثنائيا كيثرى،مكلور ڈروڈ،لاہور،ص: ۲۶۲ ☆الاعراف: ۷/ ۲۷ ارم یم:۱۹/۵۵ ☆ ريوسف: ۱۱/ ۲۱ لىجىجەلنور:۳۶/۲۳ ۵: د\_فاطر: ۱۰/۳۵/ ۵۲ الواقعة: ۳/۵۲ ☆و\_عبس: ۱۳/۸۰؛الغاشية : ۱۳/۸۸ • ۲ يز جاجه، ص: ۷۹ ا يا إلنساء: ۴/ ۱۵۸ ۲۲ إلغاشية: ۸۸/ ۱۳ ۲۳ مریم : ۱۹/ ۵۵ ☆م یم: ۱۹/ ۵۵ كا\_البقرة: ٢/ ٢٥٣ ۳۲ ِ قاضی مجمه سلیمان سلمان منصور یوری، تائیدالاسلام، کریمی پریس،لامور،ط: ۲۰۱۳۴۴ هـ،ص: ۱۷ ۲۵ إلنساء: ۴/ ۱۵۸ ۲۶ ال عمرن:۳۸ ۲۹۲. صولانا محدا براجیم میرسیالکوثی: شهادة القرآن، نعمانی کتب خانه، ار دو بازار لا مور، ط: ۲۰۰۱، ص: ۲۹۲ ۲۸ زجاجه، ص: ۲۸ وير إل عمرن: ۵۵/۳ • سال عمر ن: ۳/ ۴۳ اسرالترعطت: 29/ ۲۵ ٣٢ إلبقرة:٢١/٢ سيره الملك: ٢/٦٧ سي الزم: ٣٩/ ١٥ ۳۳ مولانامنظوراحمہ چنیوٹی، زرد مر زائیت کے زرین اصول، نفیس پبلشر ز،ار دوبازار لاہور،ص:۱۲۲\_۱۲۳ ۳۷ ردم زائیت کے زرین اصول، ص: ۱۲۳ ـ ۱۲۴ ۳۸ إل عمرن: ۳/ ۱۹۴۴ لفتج:۸۲/۳۸

وس تائيدالاسلام، ص: ۱۳۳

```
كالبقرة: ٢/٢∠
                                                                                                                 یارفاط: ۳۵٪ ۲۴
                                                                                                            ☆ _ أل عمرن ٣/ ١٣٧∠
                                                                                                                 ۲۳/۴۸: تغایری ک
                                                                                                             • سيتائد الاسلام، ص: ٣٥
                                                        اس مفتى محمد تقى عثاني،:علوم القرآن اوراصول تفسير، مكتبه دارالعلوم، كراچي،ص: ٣٩٩
                       ☆ ـ علامه محمداقبال، : کلیات اقبال: بانگ درا،الفیصل ناشر ان و تاجران کت، غزنی سٹریٹ،ار د و بازار،لا ہور،ط: ۱۹۹۱ء،ص: ۲۲
                                                                                                   ۲۴ ویکھے زجاجہ، ص:۱۰۳ ۵۰۱ ۱۰۵
                                                                                                                ٣٣ ايضاً، ص: ١٠٩_
                                     اللہ اللہ علائے کرام نے مرتب کیا ہے۔
                                  ٣٩٨] مولا ناعبدالله معمار: محمد به پاکٹ بک بجواب احمد به پاکٹ بک،اشر ف پریس ایبک روڈ،لا ہور،ط:٣٩٨ ص: ٩٩٨
                                                                                              ۵م. مر زائيت نئے زاويوں سے، ص: ۹۱_
                                                                                                                  ٣٧. ايضاً، ص: ٩٢_
                                                                                                             ٧٤. ايضاً، ص: ٩٢_٩٣_
                                             ۸۲ سیدابوالا علی مود ودی: سیرت سرور عالم،اداره ترجمانالقرآن لا بهور،ط:۱۹۷۸-۱۹۹۸
                                                                                                                ٩٧ پزجاحه، ص: ۵٠١_
                                                     • ۵. امام مسلم بن حجاج القشيري، : الصحيح، نور محمد اصح المطابع، كرا چي، ط: ۱۹۵۲، ۶۰،۱۹۵۲
                                 ۵۱ علاءالدين على المتقى الهندي، كنز العمال في سنن الا قوال والافعال، مؤسسة الرسالة بير وت، ط:۹۷۹، ۱۲۰۰ ۲۷۰
 ۵۲ امام مسلم بن حجاج القثيري،: مختصر صحيح مسلم، حافظ زكى الدين عبدالعظيم المنذري (ملخص)،المكتب الاسلامي، بيروت، ط:۵۰۵،۵ «۱۹۸۵ و،۳۰).
                                                                                                              ☆ الاعراف: ۷/ ۵۲
                                                                                                                  ☆ا_البقرة:۲/ ۱۱۲
                                                                                                             ☆ ريوسف:۱۲/ ۲۲
                                                                                                                 ☆ج_ارحمالرحمين
                                                                                                               ۵۳ زجاحه، ص:۹۹
٣٥_ مثلاً ارشاد بارى تعالى ب: (يَأْيُهَا النَّاسُ قَدْ جَآئَ نُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِّنْ رَبُّكُمْ وَ شِفَآيٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَ هُدًى وَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ } (بونس ١٠/ ٥٥_٨٥) ''لوگو!
              تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے نصیحت اور دلوں کی بیاریوں کی شفاتی جی ہے۔اور وہ ایمان والوں کے لیے ہدایت اور رحت ہے۔''
  {وْ نُتَلُ مِنَ الْقُولُ مَا هُوَ شِفَاتِي وَ رَحْمٌ لِلْمُؤْمِنِينَ} (الاسراء که ۱/ ۸۲) "اور ہم جو قرآن نازل کررہے ہیں وہ شفاہے اور ایمان والوں کے لیے رحمت ہے۔"
                                                                                                                 ۵۵ الزم: ۳۹/ ۲۲

 ۵۲ محمد بن على الآمدى : الاحكام في اصول الاحكام ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، ۲/ ۳۳۹

                                                                                                                ۷ الانباء: ۱۱/ ۸
                                                                                                      ۵۸ تائيدالاسلام، ص: اس
                                                                                                                  ۵۹ الضاً، ص: ۳۳
```

• لي صحيح بخاري، كتاب الصوم • ٣٠، باب التنكيل لمن اكثر الوصال ٢٩م، ح: ١٩٦١- ١٩٦١، كتاب المحاربين ٨٥، باب كم التعزير والادب ٢٩، ح: ١٨٥١، كتاب التمنى 90، باب ما يجوز من اللوو، ج: ۲۲۴۲ ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ٩٥، باب ما يكره من التعمق ٥، ح: ۲۲۹ د، (اس آخرى حواله ميس يسقين كي بجائي يسقيني كالفظ ب- معنى ایک ہی ہے )۔ مخضر صحیح مسلم ۱/ ۱۲۰ (الفاظ بخاری کی مذکورہ بالاآخری حدیث کے مطابق ہیں )منداحمہ میں ان الفاظ میں اوراسی معنی کی تقریباً گھاکیس احادیث ہیں مثلاً ۲/ سه ۲۳، ۱۲۲/۳۱٬۳/۳۱/۳۱۵،۵/۱۲۴، ۱۲۲ وغیره - سنن الدارمي مين اني ابيت يطعمني دي ويسقيني كے الفاظ بين - (ابو محمد عبدالله بن عبدالرحمن بن الفضل بن بهرام الدارمي): سنن الداري، كتاب الصوم، باب النبي عن الوصال في الصوم، دار الفكر، شارع سليمان الحلبي، القابر ة، ط: ۲۰۹۱هـ/۲۰۱۹-۲/ ۸-۸ الي امام احمد بن حنبل ، : المند ، المكتب الاسلامي ، بيروت ، ٢/ ٢٥٦ ٣٠ /٢٥ البقره ٢/ ٣٠

۳۰ محمد شهاب الدین ندوی، : تخلیق آدم اور نظر به ارتقاء، مجلس نشریات اسلام، ناظم آباد نمبر ۱، کراچی، ص: ۹۳-۹۳

### URDU –THE GUIDANCE FROM THE PROPHETIC SEERAH IN THE MATTERS RELATED TO DEALINGS

معاملات میں رسول اگر م طبع المرام علی سیرت – **URDU** 

Dr. Khan Hafiz Munir Ahmed
Chairman / Department of Comparative Religion and Islamic Culture

Basheer Ahmed Dars Lecturer Mehran University, SZAB Khairpur Mir's

#### **ABSTRACT:**

The blessed life of our beloved messenger Muhammad العلي is declared as the best example for the believers in the glorious Quran. Accordingly, people from all walks of life, all professions and all backgrounds can find the most illustrious guidance from his seerah. Such an esteemed status and position cannot be claimed by any religious leader, politician, philosopher or any ruler of the state. Even the adherents of other faiths cannot present the lives of their prophets and messengers as a perfect example for all the members of society. In this article, we have briefly reflected on the aspects of seerah related to dealings (muamalat). All the noble guidance and pearls of wisdom on this topic from the seerah cannot be covered in a few pages. We have accordingly restrained ourselves to a few key aspects. Keeping these most valuable aspects from the life of best of the creations at the top of our priorities is not only a prime need of the present age but also a source of success for the whole humanity.

Keywords: Seerah, dealings, Quran, prophetic traditions, sunnah

رسول اکرم طنی آیتی کی سیرت طیبہ ایک ایبائے کرال بحر ہے ، جس میں لا محدود موتی وجواہرات موجود ہیں ، جس کی تلاظم خیز موجیں امن و محبت کی سفینوں کو دنیا کے ساحلوں تک پہنچاتی رہیں گی۔اس بے کرال بحر کا آب، آبِ حیات سے کم نہیں جو غواص سیر اب ہوئے ہوئے وہ تاریخ میں ہمیشہ زندہ رہیں گے۔ اس مضموں میں معاملات میں رسول اکرم ملتے آیتی کی سیرت سے چند جھلکیاں پیش کی جائیں گی۔لیکن اس کوشش کو "چوایا کاسمندر سے چونچ لینے "کے برابر بھی نہ سمجھا جائے۔ سیرت کے اس پہلوپر چند مثالیں لکھنے سے پہلے سیرت کی لغوی اور اصطلاحی تعریف لکھنا مناسب ہوگا:

السيرة لغةً:

"سيرت وه طريقه ياحالت ہے جس پر انسان ہوتا ہے جيسے عربی ميں کہاجاتا ہے فلان له سيرة حسنة، فلاں اچھے حال ميں ہے، ارشاد بارى تعالى ہے: (سنعيدها سيرتها الأولى) 1. ہم اسے پہلی حالت ميں لوٹائيں گے۔"

#### السيرة اصطلاحًا:

"سیرت کااصطلاحی معنی ہے زندگی کی تاریخ وقصہ اور اس پر لکھی کتابوں کو "کتب السیر کہاں جاتا ہے۔ جیسے عربی میں کہتے ہیں: قر أت سیرة فلان لینی فلال کی زندگی کی تاریخ پڑھی اور سیرت نبویہ سے مرادر سول اکرم طرفہ لینے ہم کی زندگی کے واقعات، آپ کی خلقی وخُلقی صفات، آپ کے غزوات اور سرایا کا مجموعہ ہے "

رسول اکرم ملی این کی سیرت ایک کامل نمونہ ہے۔ یہ صرف ایک عقیدت بھر اجملہ نہیں یاصرف اسلامی عقیدے کا اظھار نہیں بلکہ تاریخ کا مسلمہ فیصلہ ہے کہ رسول اکرم ملی این سیرت طیبہ رہتی و نیائے تمام انسانوں کیلئے ایک مشعل راہ کی حیثیت رکھتی ہے ، رسول اکرم ملی این تعلق صرف آپ کی ذاتی زندگی کے معاملات سے نہیں ہے بلکہ زندگی کے تمام شعبہ جات میں ہماری مکمل رہبری ور ہنمائی کرتی ہے ، رسول اکرم ملی آیکی نے ہمیں صرف عبادات اور عقائد کی تعلیم نہیں دی بلکہ معاشر تی زندگی کے تمام پہلوؤں پر روشنی ڈالی ہے۔ دنیا میں بہت سارے انقلابی ، لیڈران گذرے ہیں لیکن ان کی زندگیاں ایکی نہیں جو بنی بنی نوع انسان کی رہنمائی کر سکیں۔

بقول سير سليمان ندوى

غرض دنیا کے اسٹیج پر ہزاروں قتم کی زندگیوں کے نمونے ہیں، جو بنی آدم کی عملی زندگی کے لیے سامنے ہیں؛ لیکن بتاؤ کہ ان مختلف اصنافِ انسانی میں سے کسی کی زندگی نوع انسانی کی سعادت، فلاح اور ہدایت کی ضامن اور کفیل اور اس کے لیے قابل تقلید نمونہ ہیں؟۔2

ر سول اکرم ملٹی آیتی نیر وکاروں میں ایسے لوگ تیار کئے تھے جن کو دنیا کامثالی انسان کہا جاسکتا ہے۔وہ سب گلدستہ سیرت کے نمایاں پھول ہیں :

نعیم صدیقی رقم طراز ہیں:

''اس کے نقوش بے شار افراد کی کتابِ حیات کے اور اق کی زینت ہیں، ابو بکر وعمر، عثان وعلی، عمار ویاسر، خالد وخویلد اور بلال وصہیب رضوان اللہ علیہم اجمعین،سب کے سب ایک ہی کتابِ سیر ت کے اور اق ہیں۔ <sup>3</sup>

غیر بھی رسول اکرم ملی ایکی کی سیرت کے مدح خوال نظر آتے ہیں

ابر بروس سمتهاینی کتاب"Mohammed & Mohammedanism" میں لکھتے ہیں کہ:

"Head of the state as well as the Church,
He was Caesar and Pope in one;
but, he was pope without the pope's pretensions,

and Caesar without the legions of Caesar, Without a standing army, without a bodyguard, without a palace, without a fixed revenue.

If ever any man had the right to say that he ruled by a right divine, it was Mohammad for he had all the power without instruments, and without its support.

He cared not for the dressing of power.

The simplicity of his private life was in keeping with his public life."4

ر سول اکرم ریاست کے سر براہ ہونے کے ساتھ عبادت گاہ کے بھی سر براہ تھے.

آپایک ہی وقت میں قیصر (ریاست کے سربراہ)اور پوپ (مزہبی پیشوا) بھی تھے۔

آب یوب (مز ہبی پیشوا) توتھ لیکن ان کی طرح بناوٹ سے سوا۔

آپ قیصر (رومی بادشاہ) کی طرح حکمر ان تو تھے پر ان (قیصر ) کی طرح خونخوار لشکر اور محلات بنانے کے سوا، ذاتی محافظوں کے دستوں کے سوا ، اپناذاتی نفع حاصل کرنے کے سوا، آپ ہتھیاروں کے سواطاقتور شخصیت کے مالک تھے، آپ نے طاقت کی پوشاک زیب تن نہ کی، آپ کی ذاتی زندگی عوامی زندگی کا عکس تھی "

" Muhammad, the Prophet of Islam" کے ۔ایس رام کر شنا، ھندوستانی فسلفے کے ماہریرو فیسر تھے اپنی کتاب

"The personality of Muhammad! it is most difficult to get into the whole truth of it.

Only a glimpse of it I can catch. What a dramatic succession of picturesque scenes.

There is Muhammad, the prophet. There is Muhammad, the warrior; Muhammad the businessman; Muhammad the statesman; Muhammad the orator; Muhammad the reformer;

Muhammad the refuge of orphans; Muhammad the protector of slaves;

Muhammad the emancipator of women; Muhammad the judge; Muhammad the saint. All in all these magnificent roles, in all these departments of human activities, he is alike a hero."

به بين مُحد (مَلْيُوْيَدِينِمُ)! مُحد مِلْيُوْيَدِيمُ! ايك پيغيبر، مُحد! مِلْيُوَيَدِيمُ ايك مجاهد، مُحد مِلْيُوْيَدِمُ ايك تاجر

محر ملتی این میشوں کے ماوی، محمد ملتی این علاموں کی حفاظت کرنے والے

عورتوں کو ظلم سے نجات دلانے والے ،ایک قاضی ،ایک درویش!

انسانی زندگی کے تمام شعبہ جات میں اوران تمام کرداروں بیاں وہ ایک عظیم میروکی مانندہیں"

ر سول اکر م ملتی آیتی کی سیرت طبیبه زندگی کے تمام تر شعبہ جات کیلئے ایک مکمل نمونہ ہے لیکن ہم صرف معاملات کے حوالے سے چند مثالوں پر اکتفاکریں گے۔ لوگوں سے معاملات کرتے وقت آپ کی سیرت سے چند مثالیں مشت از خروارے کے طور پر تحریر کی جاتی ہیں:

### لو گوں سے انتہائی محبت سے پیش آنا:

جہاں آپ تمام جہانوں کیلئے رحمت تھے وہاں آپ نے انفرادی سطح پر انسانیت کو خوب محبتوں سے نواز اہے جس کی بے شار مثالیں موجود ہیں پر مشت از خروارے کے طور پریہاں پرایک مثال دی جاتی ہے،

#### انس رضی اللّٰہ عنہ فرماتے ہیں کہ:

ایک شخص دیبات سے تھے ان کانام زاہر تھاوہ رسول اکرم کی خدمت میں گاؤں سے تخفے بھیجا کرتے تھے،اور رسول اکرم ان کو (شہر سے) ضرورت کی چیزیں دلایا کرتے تھے جب وہ جانے کاارادہ کرتے تھے تورسول اکرم فرمایا کرتے کہ "زاہر ہمارے دیباتی ہیں اور ہم اس کے شہری ہیں "زاہر شکل وصورت کے خاص نہیں تھے اور رسول اکرم ان سے محبت کرتے تھے ایک دن وہ بازار میں خرید فروخت کررہے تھے تورسول اللہ ملٹی آیا ہم ہیں تو پوری طاقت سے اپنی پشت سے پکڑلیا کہ وہ آپ کود کھے نہ بازگا اے بندے مجھے چھوڑ دو، لیکن جب چیچے مڑنے پر پتا چلا کہ رسول اکرم ملٹی آیا ہم ہیں تو پوری طاقت سے اپنی پشت رسول اکرم ملٹی آیا ہم ہیں تو پوری طاقت سے اپنی پشت رسول اکرم کے سینے سے لگادی اور رسول اکرم فرمانے گئے "اس غلام کو مجھ سے کون خریدے گا؟ زاہر کہنے لگا بیچے وقت تو مجھے آپ بہت کم قیمت پائیں گے۔ آپ بہت کم قیمت پائیں گے۔ آپ بہت کم قیمت نہیں ،اللہ کے نزدیک بہت قیمتی ہو۔

پرلطف انداز سے نیکی کی رغبت دینا:

ر سول اکر م ملتی آیتیم اپنے صحابہ کرام کو انتقائی محبت اور پر لطف انداز سے نیکی کی ترغیب دلایا کرتے تھے ،اس طرح کہ وہ اس نیکی کے کام کودل سے قبول کرلیں اور آپ کی ترغیب کاانداز انتہائی پر لطف ہو تا تھا جیسا کہ عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کے مسجد میں سونے پر فرمایا تھا:

نعم العبدُ عبدُالله بن عمر لو كان يقوم من الليل))، قال سالم بن عبدالله بن عمر: فكان عبدالله بعد ذلك لا ينام من الليل إلا قللاً.6

عبدالله بہت اچھے بندے ہیں اگر تھجد نماز کااہتمام کر لیں،سالم بن عبداللہ بن عمر کہتے ہیں عبداللہ بعد میں بہت تھوڑاسو یا کرتے تھے۔

صحابه کی ہمت افنرائی کرنا:

ر سول الله طن آیکی کے کاموں میں اپنے صحابہ کرام کی خوب ہمت افنر ائی فرمایا کرتے تاکہ ان کی علم اور عمل کی طرف رغبت میں اضافہ ہوا آپ طن آیک ہے۔ موسی الالاشعری رضی اللہ عنہ کی جب تلاوت سنی تود و سرے دن فرمایا:

ا گرآپ مجھے کل رات دیچھے لیتے میں آپ کی تلاوت کوخوب توجہ سے سن رہاتھا، آپ کو کحن داؤدی عطاکیا گیاہے''

لو رأيتَني وأنا أستمع لقراءتك البارحة، لقد أوتيتَ مزمارًا من مزامير آل دواد $^{7}$ 

اسی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم حسان بن ثابت جب اسلام ور رسول اکرم کے دفاع میں شاعری کرتے ہوئے مشر کین مکہ کو جواب دیتے تورسول اللہ اکرم ان کو دعادیتے ہوئے خوب ہمت افٹرائی فرماتے :

اهجُهم ورُوحُ القُدُس معك.

جواب دیتے رہو جبریل تمہارے ساتھ ہے۔

غیر مسلمین کے ساتھ حسن سلوک:

ر سول اللہ کے حسن اخلاق کی ہی وہ طاقت تھی جس نے آپ کے اعداء کے دل بھی نرم کر دیئے تھے اور کئی لوگ حسن اخلاق سے متاثر ہر کر حلقہ بگوش اسلام ہوئے، یہاں تک کہ آپ ملٹی آئیل نے غیر مسلم کی عیادت بھی کی۔

"عیادت کرناانسانی ہدردی کااظھارہے، دین اسلام نے بیار کی عیادت کی تاکید کی ہے تاکہ مریض سے ہدردی کااظھار کیا جاسکے رسول اکرم ملی ایک سیرت مبار کہ سے یہ بالکل واضح ہے کہ آپ غیر مسلم کی بھی بیار پرسی کرتے تھے

سید ناانس فرماتے ہیں کہ ایک یہودی لڑکار سول اکرم کی خدمت کیا کرتا تھا جبوہ بیار ہو گیا تور سول اکرم ان کی عیادت کیلئے تشریف لے گئے آپ ملٹی ایکٹیم ان کے سرہانے بیٹھ کراسلام کی دعوت دی تووہ لڑکا اپنے والد کی طرف دیکھنے لگا اور روہ اپنے بچے کو کہنے لگا ابوالقاسم کی بات مان لے اس یہودی لڑکے نے اسلام قبول کر لیار سول اکر م جب وہاں سے نکلے توفر مارہے تھے کہ

"تمام تعريف اس الله كيليج جس نے اس بچے كا جھنم سے سے بچاليا"

كار وبارى معاملات مين نبوى طريقه كار:

معیشت کے استحکام کیلئے جہاں رسول اکرم ملٹی آئیم نے کاروبار کے بہت سنہری اصول بتائے ہیں وہاں رسول اکرم ملٹی آئیم نے اپنے پیروکاروں کو غیر مسلم لوگوں کے ساتھ کاروباری تعلقات استوار کرنے کی اجازت دی ہے ، یقینااس سے بھی کسی ملک اور قوم کی معیشت زیادہ سے کم ہوگی جس کی دلیل سختیق مضمون کا میر ہیں :
تحقیق مضمون کا میر پیرا ہے:

"فریعہ معاش کا گذران زندگی سے جزولا نیفک کا تعلق ہے لہذادین اسلام نے غیر مسلم کے ساتھ کاروباری روابط قائم کرنے کو بھی جائز قرار ددیاشر عی حدود کی پابندی کے ساتھ ان کے بیہ تمام معاملات جائز ہیں، غیر مسلم سے کاروباری نوعیت کے کام بھی لئے جا سکتے ہیں اور اسی طرح ان کے پاس کاروباری نوعیت کا کام کی جا سکتے ہیں اور اسی طرح ان کے پاس کاروباری نوعیت کا کام کی جا سکتے ہیں اور اسی طرح ان کے پاس کاروباری نوعیت کا کام کیوبھی جا سکتے ہیں اور اسی طرح ان کے پاس کاروباری نوعیت کے کام بھی جا سکتے ہیں اور اسی طرح ان کے پاس کاروباری نوعیت کا کام کیوبھی جا سکتے ہیں اور اسی طرح ان کے پاس کاروباری نوعیت کے کام بھی جا سکتے ہیں اور اسی طرح ان کی پیشل کے دلائل کے بھی اور کی سکتے ہیں اور اس کے دلائل کے بیان کاروباری نوعیت کے کام بھی کے جا سکتے ہیں اور اس کے دلائل کے بیان کاروباری نوعیت کے کام بھی کے دلائل کے

(1)رسولالله طنی آیائی نے ہجرت کے دوران بنی دیل قبیلہ سے ایک شخص کوراستے کی رہنمائی کیلئے مز دوری پرر کھاجو آپاورابو بکر رضی اللہ عنہ کو مدینہ کا راستہ دکھاتارہا۔

أن عائشة . رضى الله عنها . زوج النبي ﷺ قالت واستأجر رسول الله ﷺ وأبو بكر رجلا من بني الديل، هاديا خريتا وهو على دين كفار قريش، فدفعا إليه راحلتيهما، وواعداه غار ثور بعد ثلاث ليال براحلتيهما صبح ثلاث8.

"ہم سے یحییٰ بن بکیر نے بیان کیا، کہا کہ ہم سے لیث نے بیان کیا، انہوں نے کہا کہ ہم سے عقیل نے کہ ابن شہاب نے بیان کیا کہ رسول کریم کہ مجھے عروہ بن زبیر نے خبر دی اور ان سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیوی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے بیان کیا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور ابو بکر رضی اللہ عنہ نے بنو دیل کے ایک ماہر راہبر سے مزدوری طے کر لی تھی۔ وہ شخص کفار قریش کے دین پر تھا۔ ان دونوں حضرات نے اپنی دونوں اونٹیاں اس کے حوالے کر دی تھیں اور کہہ دیا تھا کہ تین راتوں کے بعد صبح سویرے ہی سواروں کے ساتھ غار ثور پر آجائے۔"

اں حدیث سے ثابت ہوا کہ غیر مسلم سے اجرت پر کام لیاجا سکتا ہے۔

(2)رسول اکرم نے خبیر کی زمینیں یھودیوں کواس شرط پر دی تھیں کہ جو بھی کاشتکاری ہو گیاس کا نصف ان کو دیا جائے گا یہ معاصدہ سید ناابو بکر کی خلافت کا مکمل عرصہ اور سید ناعمر کے خلافت کے شروعاتی دورتک قائم رہا ۔ <sup>9</sup>

(3) اسی طرح رسول اکرم ملتی آیتی نے اپنی زرہ ایک یھودی کے پاس گروی رکھ کرادھار میں تیس صاع جو لئے تھے۔<sup>10</sup>

دعوت و تبلیغ کی راه میں رکاوٹ بننے والے معاملات کاحل:

رسول اکرم طرافی آئی ہر خطااور غلطی سے معصوم تھے، لیکن اس دعوت و تبلیغ کے میدان میں اگر آپ کو یہ محسوس ہوا کہ شیطان لو گول کے دلول میں آپ کیلئے وساوس پیدا کر دے گاتور سول اکرم طرافی آئی نے اس قسم کے وساوس کو بھی ختم کیاتا کہ مدعووین آپ کیلئے کسی قسم کی شک و شبہ کا تصور بھی نہ کر سکیں۔ حبیبا کہ حدیث میں آتا ہے کہ

كان النبي على معتكفا فأتيته أزوره ليلا فحدثته ثم قمت لأنقلب فقام معي ليقلبني وكان مسكنها في دار أسامة بن زيد فمر رجلان من الأنصار فلما رأيا النبي على أسرعا فقال النبي على رسلكما إنما صفية بنت حيي فقالا سبحان الله يا رسول الله قال إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما شرا أو قال شيئا

صفیہ رضی اللہ عنھا فرماتی ہیں کہ وہ ایک د فعہ رسول اکرم سے ملنے مسجد میں آئیں آپ ملٹی آئیم مسجد میں اعتکاف کئے ہوتے تھے، آپ ملٹی آئیم سے باتیں کی اور پھرا تھی توآپ بھی میرے ساتھ کھڑے ہوئے۔صفیہ کی رہائش گاہ محلہ اسامہ بن زید میں تھی وہاں سے دوانصاری گذے جب انہوں نے رسول اکرم کودیکھا تو تیز چلنے لگے، رسول اکرم ملٹی ٹی آئیم نے ان کو فرمایا ہیہ صفیہ ہیں تووہ کہنے لگے، سجان اللہ اے اللہ کے رسول! ( ہم آپ پر شک کریں گے)

ر سول اکرم ملی آیا ہے فرمایا کہ شیطان انسان میں ایسے گردش کرتا ہے جیسے خون گردش کرتا ہے مجھے بید ڈر تھا کہیں تمہارے دلوں میں کوئی براوسوسہ نہ ڈال دے۔

يہاں رسول اكرم! المرہ المرہ اللہ نتی دونوں صحابہ كرام كوانتها كي التجھے انداز ميں سمجھا يااور پيدا ہونے والى غلط فنهى كاپہلے ہى خاتمہ كرديا

یہاں پر زندگی کے بچھ معاملات کی صرف چند مثالیں پیش کی گئیں ہیں جن سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ رسول اکر م ملی آئی آئی نے تمام معاملات کو انتقائی علیمانہ انداز میں حل فرمایا،اور آپ ملی آئی آئی کی سیرت ہمارے لئے مشعل راہ ہے ہم زندگی کے تمام مسائل میں اسی پر حکمت طریقے سے رہنمائی لیتے ہوئے زندگی گذاریں گے تو یقیناہمار دی دنیاو آخرت میں نجات کاذریعہ ہوگا۔

#### خاتمةالبحث:

یقینارسول طران کی سیر ت رہتی و نیاکیلئے ایک کامل نمونہ ہے، ہدایات و حکمت کوالیا بہتا ہوا چشمہ ہے جس سے سیر اب ہونے والے قافلے د نیا بھر میں امن ، محبت کی خوشبو پھیلاتے رہیں گے ، یہ الیامنع ہے جو بھی خشک نہیں ہوگا، آپ طرانی آئے گھی سیرت میں زندگی کے تمام شعبہ جات کی رہنمائی موجو دہے، جس میں امن و صلح کی کرنیں بھی ہیں تو حکمت و مصلحت کے پر سکون جلوے بھی ہیں، جس میں عفو و در گزر، ریاضت، عبادت، جود و سخا کا ایبانور ہے جس نے اہل د نیا کو ہدایت سے منور کر دیا۔ آپ طرانی آئے کی کسیرت ایک ایباسراج منیر ہے جو قیامت تک اس د نیا کوروشن رکھے گا۔

### مراجع وحواشي

<sup>1</sup> القرآن 21:20

2 خطباتِ مدراس، ص١٦، سيد سليمان ندوي، زكريا بك ڈيو ديو بند ١٩٩١ء ـ

<sup>3</sup> نعیم صدیقی، محسن انسانیت، مرکزی مکتبه اسلامی ۱۹۹۵ء۔

Borsworth Smith, 1874, cited by Rahman, 1981, p. 183 <sup>4</sup>

<sup>5</sup>رواه أحمه (12669)، و قال شعيب الأرناء وط: إسناده صحيح على شرط الشيختين

<sup>6</sup>ابخاري 3738،1121،3738، مسلم 2479.

<sup>7</sup> مسلم (1322)والبخاري (4660)

8 صحیح بخاری ، کتاب الا جارة ، حدیث نمبر: 2264

<sup>9 صحيح</sup> البخاري كتاب الحرث والمزارعة حديث نمبر: 2328

10 صيح البخاري، كتاب الاستقراض حديث نمبر 2386

11 صحيح مسلم كتاب السلام باب بيان أنه يستحب لمن رئي خاليا بامر أة وكانت زوجته أو محرماله أن يقول هذه فلانة ليد فع ظن السوء به حديث نمبر 2175، صحيح البخاري-الاعتكاف (1930)، صحيح البخاري-الاعتكاف (1934)، صحيح البخاري-الاعتكاف (1934)، صحيح البخاري-الاعتكاف (1934)، صحيح البخاري-الاعتكاف (1930)، صحيح البخاري-الاعتكاف (1975)، مسنن أبي داود -الأدب (4994)، سنن ابن ماجه -الصيام (1779)، مسند أحمد - باتي مند الأنصار (337/6)

### URDU –ROLE OF MADRISAH DAR-UR-RASHAD IN THE SPIRITUAL, EDUCATIONAL AND LITERARY HISTORY OF SINDH

سنده کی دینی ، علمی اور ادبی تاریخ میں مدرسه دارالرشاد پیر حصندو کا کردار- URDU

Abdul Aziz Nuhrio
Government Sachal Sarmast Arts and Commerce College, Pakistan

Saifullah Bhutto
Quaid-e- Awam university of Engineering, Science and Technology, Pakistan

#### **ABSTRACT:**

People of Sindh came in contact with Quran and Hadith and the universal message of Islam through the great Muslim scholars who frequently came here to preach the holy message which later laid the foundation of Islamic state in the region. The schools built by the scholars and 'Muhadditheen' of Sindh in Debal and Mansoorah earned a worldwide fame. It was because of such great religious institutions that Mansoorah was named as "Baghdad-e-Sani" (the second Baghdad) as it re-established the scholarly glory that Baghadad was once lit with. Despite subsequent upheavals in the following times, many individuals and families stoodout as the torch-bearers of the the spiritual upbringing and Islamic learning. The services of the Rashdi family are indeed unforgetable in this regard. This family produced a number of renowned experts in the fields of learning and literature. They blessed the whole region with their invaluable services. The religious and educational services of Rashdi family in Pir Thando area are believed to be the glowing annals of history. Pir Rashid-ud-Din Shah Rashdi laid the foundations of a small madirsah in the village called Pir Jhando. He appointed Qazi Abdul Ghani Keerio of Khadher and Qazi Fateh Muhammad Nizamani from Tando Qaiser for the education and guidance of his offsprings. As a result, his son Syed Rushdullah Shah turned out as an eminent scholar. He later invited Molana Ubedullah Sindhi form Amrot Sharif in 1901 and laid the foundation of the Madirsah 'Dar-ur-Rashad' and established an Islamic library full of unique and precious books brought form all corners of the world. Molana Ubedullah Sindhi was appointed as a headmaster of this institute. Molana Najam-ud-Din from Jhellum, Molana Muhammad Ahmadani Laghari and Molana Abdullah Laghari etc started working as teachers. Because of its good governanace by these eminent scholars, this Madirsah attracted students form far and wide. Molana Mehmoodul Hassan Deobandi, Molana Ashraf Ali Thanvi and the vice chancellor of Aligarh University Dr. Ziauddin were requested to visit the institute and provide their valuable suggesztions regarding the institute and the examination processes. At the graduation of first batch, a convention was organized on September 12, 1910. Shaikh Hussain bin Mohsin Ansari Yamani was the Chief Guest on the ocassion. The Madrisah Dar-ur-Rashad kept thriving and continued adding value to the community. The scholars who graduated form this 'madrisah' opened other institutes of this kind in their native areas and prmoted the cause. One candle lit many others. The founder of madrisah Dar-ul-Huda Therhi, Habibullah Memon, son of Qazi Abdullah, was also a graduate of this

Madrisah. Madrisah Dar-ur-Rashad can justly be entitled as the "Umm-ul-Madaris" (Mother of Madrisahs).

Keywords: Dar ul Irshad, Baghdad e Sani, Madrasa, Islamic Education, Sindh

بر صغیر پاک وہند میں اسلام کا آفا تی پیغام باب الاسلام سندھ کے ذریعے پہنچااور پھیلا۔ ۹۳ھ میں محمد بن قاسم ثقفی کے ہاتھوں سندھ کاعلاقہ فتح ہوااور اسلامی سلطنت کی بنیادر کھی گئی۔ یہاں تابعین اور تتح تابعین بھی تشریف لائے، جن میں موسیٰ بن یعقوب ثقفی، اسرائیل بن موسیٰ بھری، بزید بن ابی کمبشہ دمشقی، ربیج بن صبح، مکول بن عبداللہ شامی، عبدالرحمٰن اوزاعی اور ابو معشر نجح بن عبدالرحمٰن سندھی خصوصی طور پر قابل ذکر ہیں، جن کے درس وتدریس کے ذریعے یہاں کے باشندوں کا تعلق براور است کتاب و سنت سے ہوا۔

اہلی عرب کو علم حدیث اور اس کی اشاعت سے خاص دلچہی رہی ہے۔ اس لئے وہ جہاں بھی پہنچے وہاں قرآن اور حدیث کی در سگاہیں قائم ہوئیں۔ سندھ میں منصورہ اور دبیل کی اسلامی ریاستوں میں سندھی علاء اور حدیث کی قائم کردہ در سگاہیں عالمی شہر سے رکھتی ہیں، جہاں سے مشہور علاء اور حدیث کے ماہرین پیدا ہوئے، جنہوں نے خدمتِ حدیث میں بڑی شہر سے حاصل کی۔ خود عرب کے لوگ بھی ان سے علم حاصل کرنے کیلئے سندھ تشریف لائے تھے۔ مؤر خین سندھ کے علاء کے مقام و مرتبہ اور ان کی علمی خدمات کا اعتراف کرتے ہیں اور ان کی زبان دانی پر خراجِ تحسین پیش کرتے ہیں۔ مشہور محدث علامہ ابو سعد عبد الکریم سمعانی نے اپنی مایہ نازکتاب "الانساب" میں ان سندھی علماء و محدثین کاذکر کیا ہے، جنہوں نے دیبل اور منصورہ میں بڑے مدارس و مکاتب قائم کیا۔ سندھ کی تخت گاہ "منصورہ" کا بنیاد عربوں نے رکھا تھا جس کو علمی فیض، دینی مدرسوں اور خصوصًا علم حدیث کی تعلیم کے لحاظ سے بغدادِ ثانی کہا جاتا

دیبل اور منصورہ کی اسلامی ریاستوں کے اختتام کے بعد رفتہ رفتہ محد ثین اور علم حدیث کے علمبر داروں کی آمد ورفت کم ہوتی گئی اور علمی فیض کا سلسلہ جاری ندرہ سکا۔ لیکن ان نامساعد حالات کے باوجود کئی ایسی ہستیاں اور خاندان نظر آتے ہیں، جنہوں نے علم کاچراغ روثن کیے رکھا۔

اسی طرح سر زمین سندھ میں راشدی خانوادہ کی علمی ادبی خدمات بھی ہر گز نظر انداز نہیں کی جاسکتیں۔اس مایی ناز خاندان نے علم وادب کے ہر پہلومثلًا تاریخ، سیرت،ر جال، حدیث، فقہ، لغت، حکمت، فلسفہ، تفسیر،ادب، علم العروض اور شعر میں مستنداور مانے ہوئے ماہر پیدا کیے، جنہوں نے پوری سندھ کو فیضیاب کیا۔اس خاندان کوسیدا حمد شہیدر حمۃ اللہ علیہ اور شاہ اسماعیل شہیدر حمۃ اللہ علیہ کے قافلہ مجاہدین کی میز بانی کا بھی شرف حاصل ہے۔

راشدی خاندان کے مورثِ اعلی سید محمد راشد شاہ المعروف روضے دھنی رحمۃ اللہ علیہ ہیں، جن کی طرف یہ خاندان منسوب ہے۔ انہوں نے اپنے بیٹے سید صبخت اللہ شاہ (اول) کو دستار یعنی " پگ "عطاکی، اس لئے ان کی اولاد پیر پگارو کہلائی۔ دوسرے بیٹے سید محمد یاسین شاہ کو "حجنٹرا" عنایت کیا، جس کی وجہ سے ان کی اولاد حجنٹہ ہے والے کہلاتی ہے۔ اس طرح یہ خاندان دو حصول میں منقسم ہوگیا۔

سندھ میں قرآن اور حدیث کی دینی اہمیت کو واضح کرنے، شرک وہدعت کے خلاف جہاد اور علم کی شمع فروزاں کرنے میں حجنڈائی خاندان کی خدمات قابل ذکر اور تاریخ کا حصہ ہیں۔

مشهور محقق اور تاریخدان پیر حسام الدین راشدی لکھتے ہیں:

" پیرسائیں روضے والے رحمۃ اللّٰہ علیہ کے دوسرے فرزند پیر محمہ یاسین کی اولاد کو حجنٹے والی شاخ کہاجاتا ہے...... اس خاندان کے بڑول نے علوم

دینی، خاص طرح حدیث کی لافانی خدمت کی اور ایک عظیم الثان خطی کتابوں کا نادر کتب خانہ قائم کیا، جس کے قلمی نسخوں کی شہرت پورے عالم اسلام میں آج تک قائم ہے۔"<sup>(1)</sup>

سید محمد پاسین شاہ جھنڈے والے اوّل کے فرزند سید رشید الدین شاہ راشدی بیعت دھنی نے اپنے گاؤں "پیر جھنڈو" (نزدنیو سعید آباد) میں چھوٹے پیانے پر دینی مدرسہ کابنیادر کھا، جہاں طلبہ کو قرآن مجید حفظ کروانے کے ساتھ ترجمہ بھی پڑھایا جاتا تھا۔ اس مدرسہ کے اثر کی وجہ سے ارد گرد کے قصبوں میں بھی چھوٹے بڑے کئی مدرسے کھلے اور دینی تعلیم کا چر چا بلند ہوا۔ پیر صاحب کو اپنی اولاد کی تعلیم کا بھی بیحد فکر تھا۔ اس لئے وقت کے بڑے بڑے علماء کو بلا کر اپنے بیٹوں کی تعلیم کا انتظام کیا، جن میں قاضی عبد الغنی کیر ہو کھڈ ھری اور مولانا قاضی فتح محمد نظامانی ٹنڈ وقیصر والے قابل ذکر ہیں۔ ان کو ششوں کے متیجہ میں ان کے بڑے فرزند سیدر شداللہ شاہ چوٹی کے عالم بن گئے اور دو سرول نے بھی بہتر تعلیم حاصل کی۔

پیرر شداللہ شاہ نے شروع میں قرآن مجیداور مروجہ فارسی خواہ عربی کی ابتدائی کتب قاضی عبدالغنی کیریو کے پاس پڑھیں۔اس کے بعد عربی کی باقی کتب کی پیمیل قاضی فتح محمد نظامانی کے پاس کی جواپنے وقت کے بڑے جید عالم اور خوشنویس بھی تھی۔اسی اثنامیں مولاناعبیداللہ سندھی کے پیر جھنڈومیں آمد کے دوران حدیث کی کچھ کتابیں اُن سے پڑھیں۔

پیررشیدالدین شاہ نے مدرسہ کے ساتھ دینی لا بھریری کا بھی انتظام کیا،اس لئے ان کے پاس بڑے بڑے علماء،اسکالرزاور بزرگوں کی آمدور فت رہتی تھی۔مولاناعبیداللہ سندھی بھی بھی بھی بھی مجھی امروٹ شریف تحصیل گڑھی یاسین سے تشریف لاکران کی علمی مجالس میں شرکت کرتے تھے۔مطلب اسی طرح ہمیشہ علمی بزم آرائی عروج پررہتی تھی۔

مولانامفتی عبدالقادر لغاری مولاناعبیدالله سند هی کی پیر حجنٹہ و آمد کاذ کراس طرح کرتے ہیں:

"مولاناصاحب کو مطالعہ کازیادہ شوق تھا۔ جب انہیں علم ہوا کہ گوٹھ پیر جینڈہ تحصیل ہالا ضلع حیدر آباد میں پیر سائیں محمدراشد شاہ روضے دھنی کے پیر شیدالدین شاہ عرف بیعت دھنی موجود ہیں اور بڑے خدار سیدہ بزرگ ہیں اور ان کے پاس ایک نایاب کتب خانہ بھی موجود ہے ،اس وقت مولانا کو مطالعہ کے شوق نے اس طرف آنے کیلئے مجبور کیا۔ رُک اسٹیشن سے ریل گاڑی میں سوار ہو کر سرھاڑی اسٹیشن پر اترے اور وہاں سے 12 میل پیدل سفر کرے رات کو کسی وقت آکر پیر جینڈو کی مسجد شریف میں سوگئے۔ صبح پیر سائیں رشیدالدین صاحب العلم الثالث اور ان کے فرزند مولانار شداللہ شاہ سے ملے اور اپناعلمی مدعا پیش کیا۔ پھر بزرگوں نے کھلے ول سے مولاناصاحب کو کتب خانہ دیکھنے اور مطالعہ کرنے کی اجازت دے دی۔ اگر مولاناصاحب مطالعہ کیلئے کوئی کتاب لے جانے کی اجازت دیے تھے۔ جب بھی مجلس میں بیٹھتے تھے تو علمی گفتگو اور سلوک و معرفت کی باتیں ہوتی تھیں۔ مولانا بھی امر وٹ شریف سے پیر جھنڈ و آتے رہتے تھے۔ جب بھی مجلس میں بیٹھتے تھے تو علمی گفتگو اور سلوک و معرفت کی باتیں ہوتی تھیں۔ مولانا بھی امر وٹ شریف سے پیر جھنڈ و آتے رہتے تھے۔ جب بھی مجلس میں بیٹھتے تھے تو علمی گفتگو

#### مولاناعبیدالله سندهی اس طرح رقمطراز ہیں کہ:

"مولانارشیدالدین صاحب العلم الثالث کی صحبت سے مستفید ہوا۔ میں نے ان کی کرامتیں دیکھیں۔ ذکر اساءالحسیٰ میں نے انہیں سے سیکھا۔ وہ دعوت و توحید وجہاد کے مجد دیتھے۔ پھر حضرت مولاناابوالتر اب رشد اللہ صاحب العلم الرابع سے علمی صحبتیں رہیں۔ وہ علم حدیث کے بڑے جیّد عالم اور صاحب تصنیف تھے۔ان کے ساتھ قاضی فنٹے محمد کی علمی صحبت بھی ہمیشہ یادر ہے گی۔ "(3)

پیررشیدالدین شاہ صاحب کے وقت میں مدرسہ میں قرآن کریم کی تعلیم کیلئے دو مشہوراساتذہ کرام حافظ محراب شربلوچ اور حافظ محمدامین مُتوہ کچھ بُھج والے مقرر تھے۔

پیررشیدالدین شاہ کا ۱۳۱۱ھ میں وفات پاگئے، لیکن ان کے بعد بھی مولا ناعبیداللہ سند ھی نے پیر حجنٹہ وآنے کا سلسلہ منقطع نہیں کیا۔

پیررشداللہ شاہ کو خیال آیا کہ ناظرہ اور حفظ قرآن کا مدرسہ تو حضرت بیعت دھنی کاشر وع کیا ہوا ہے جس سے سینکڑوں حفاظ اور ہزاروں طلبہ ناظرہ قرآن کر یم پڑھ کر مختلف علاقوں میں سلسلہ تعلیم شروع کر چکے ہیں۔ کیوں نہ ایسا مدرسہ قائم کیا جائے جس میں علوم اسلامیہ پڑھائی جائیں، تاکہ مسلمان قرآن پاک اور حدیث شریف کو سمجھ کر اسلام کی خدمت کر سکیں۔ یہ اراوہ کر کے مولاناعبیداللہ سندھی کو امروٹ شریف سے بلاکر مدرسہ کے بابت مشورہ کیا۔ مولاناعبیداللہ کو تعلیم دینے کا بہت زیادہ شوق تھا، مگر ان کی طبیعت کے موافق انہیں کوئی مناسب جگہ نہیں مل رہی تھی۔ یہاں پیر حجنڈو میں مطالعہ کیلئے آنے جانے اور علمی مجالس کی وجہ سے قلبی تعلق بھی قائم تھا۔ اس لئے مدرسہ قائم کرنے کامشورہ قبول کرکے مدرسہ کی نگر انی، انتظام اور اہتمام کاکام اپنے ذمہ لیا۔ اللہ تعالی پر بھر وسہ کرکے مولاناسیدر شداللہ شاہ راشدی اور مولاناعبیداللہ سندھی نے ماہ رجب ۱۳۱۹ھ مطابق 1901ء بروز جمعرات مدرسہ کا افتتاح کیا اور مدرسہ کانام "مدرسہ عربیہ اسلامیہ دار الرشاد"ر کھا۔ سندھ کی تاریخ میں یہ اوّل دینی درسگاہ شارہ وتی ہے۔

مولاناعبیداللہ صاحب فرماتے ہیں کہ مدرسہ شروع کرتے وقت پیرصاحب کے خاندان کی مستورات نے اپنے سونے کے زیورات تک دے کر مدرسہ کی مدد کی۔ مدرسہ میں جو پہلے اسانذہ کرام مقرر کیے گئے ،وہ حسب ذیل ہیں :

- 1. مولاناعبيدالله صاحب صدر مدرس اور متهم مدرسه دارالرشاد
- 2. مولانا نجم الدين صاحب دُ هرياله ضلع جهلم والے مدرس ثاني
- مولانامحرصاحب احمد انى لغارى ژيره غازى خان والے استاذ الكل مدرس ثالث
  - 4. مولاناعبدالله صاحب لغارى مدرس رابع
  - 5. حافظ امین محمر صاحب متوه کچھ بھیجوالے
  - 6. مولانامحمرامير صاحب جهنگ ضلع پنجاب

مولاناعبداللہ لغاری کوفارسی پڑھانے کیلئے مقرر کیا گیااور باور چی خانہ کاانتظام بھی ان کے سپر دکیا گیا۔ مولاناعبیداللہ صاحب کے زیرِ اہتمام مدرسہ دار الرشاد اپنی تغلیمی اور انتظامی بہتری کی وجہ سے اتنامشہور ہوا کہ بڑے بڑے علماء دور دراز سے دارالرشاد کانام ٹن کراس کا ملاحظہ کرنے کیلئے آتے تھے۔ مشلًا مولانا شیخ الہند مجود الحن صدر مدرس دارالعلوم دیوبند، حضرت مولانااشرف علی تھانوی، ڈاکٹر ضیاءالدین وائیس چانسلر علی گڑھ یونیورسٹی اور مولانامجر میاں ناظم جمعیت علماء ہند بھی مدرسہ کے ملاحظہ اور پیرصاحب سے ملا قات کیلئے تشریف لائے تھے۔ علاوہ ازیں حضرت مولانا غلام محمد صاحب صدر مدرس مدرس مدرس خمانیہ لائے ہوں کو خصوصی طور پر طلبہ کے امتحان کیلئے بلایا گیا۔

آٹھ دس سالوں کی تعلیم کے بعد 12 ستمبر 1910ء مطابق شعبان ۱۳۲۷ھ فارح التحصیل طلباء کی دستار بندی کیلئے ایک جلسه منعقد ہوا، جس کی صدارت مولانا شخ حسین بن محسن انصاری الیمانی قاضی ریاست بھو پال نے کی، جو علامہ نواب صدیق حسن خان بھو پالی کے استاد سے اور علامہ قاضی محمہ بن علی شوکانی الیمانی مصنف" نیل الاوطار شرح منتقی الاخبار" کے بیٹے صفی الدین احمد کے شاگر دھے۔ان کو فتح الباری شرح صبحے بخاری کی چودہ جلدیں برزبان یاد تھیں۔(4)

ان کے پیر حصنڈ وآنے کاذ کرپیرر شداللہ شاہ کے بوتے مولا ناپیروہپ اللہ شاہ ولد ضیاءالدین شاہ اس طرح کرتے ہیں :

"معلوم ہو کہ مذکورہ شخ علامہ شوکانی کے فرزند کے شاگرد تھے، جیسے سندوں سے واضح ہے۔انہیں نواب صدیق حسن خان نے یمن سے بلا کراپنے شہر بھویال بڑی عزت و تکریم کے ساتھ رکھا۔ مرحوم نواب صاحب کو حدیث کے علم کے ساتھ زیادہ محبت اور شوق تھا۔انہوں نے بھی مذکورہ شیخ سے حدیث کا

علم اور اجازتیں حاصل کی تھیں۔ ہارے جدامجد قدس سرہ کی مرحوم نواب صاحب کے ساتھ مسلسل خطو کتابت رہتی تھی۔..... پھر ہارے جدامجد قدس سرہ کو خیال آیا کہ تیر ہویں صدی ہجری کے آخری دور میں احمد بن مجمہ بن علی شو کافی حدیث کے حافظ ومفسر گذرے ہیں، جن کی علم حدیث میں سند کاسلسلہ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ سے ملتا ہے۔ ان کی حدیث کی سند بالا جازۃ حاصل کی جائے۔ آپ نے مذکورہ شخ کواپنے گاؤں آنے کی دعوت دی۔ پیرانہ سالی کے باوجود انہوں نے "پیر حجنڈو" آنے کی دعوت قبول کی۔ ان کے تشریف لانے والے دن جدامجد قدس سرہ بذاتِ خود سرہاڑی اسٹیشن پنچے۔ گاڑی کے چینچنے باوجود انہوں نے اسٹیشن ماسٹر کو کہا کہ "ہماراایک معمر اور معزز عالم گاڑی میں آنے والا ہے، اس لئے گاڑی کی روائی میں جلدی نہ کی جائے۔ "اس نے کہاآپ فکر نہ کریں، مہمان کو آرام سے اتاریں گے۔ جب گاڑی پورے وقت پر اسٹیشن پنچی توآپ نے خود فرسٹ کلاس کے ڈبہ میں چڑھ کرشخ صاحب کو گاڑی سے اتارہ انہ بنا کہ کاڑی کھڑی رہی۔ شخ صاحب کو گاڑی سے آپ نے شخ صاحب کو سوار ہی کیا تیا گیا گاؤہ ہی ہودہ الفاظ اونٹ کے پچھلے خانے میں بھھایا اور خود الگلے خانے میں بیٹھے، اس لئے کہ اونٹ سواروں کی عادت تھی کہ اونٹ چلاتے وقت زبان سے خوانخواہ بیہودہ الفاظ نوٹ بیں۔ اس لئے شخ صاحب کو لئے تیں۔ اس لئے شخ صاحب کو اور کے دیں جدرگاہ شریف (پیر جھنڈو) پہنچے۔ (5)

اس جلسه میں مندرجه ذیل علماء کی دستار بندی ہوئی:

- 1. پیرضیاءالدین شاه ولد پیررشدالله شاه
- 2. مولانامحداكرم صاحب انصارى بالائي
- 3. مولانامحدالياس جمالي گفتير و تخصيل هالا
- 4. مولوى ابوالحن درس هو تقى مشائخ نزد ٹنڈو آدم
- مولوی جان محد درس ہو تھی مشائخ نزد ٹیٹر و آدم

علامہ حسین بن محن انصاری نے ان فارغ انتحصیل علماء کو سندیں عنایت کیں۔علاوہ ازیں پیررشد اللّه شاہ،ان کی اولاد اور ہمعصر علماء کرام کو حدیث پاک کی عام اجازت دی۔اس جلسہ میں مولانا محمد لغاری نے ایک عربی نظم پڑھی، جس کی پہلی اور آخری مصرع اس طرح ہے:

اذاكان الرشيد دليل قوم - سيهديهم الي دار الرشاد الملوك لك البقاء - آدم آبق الي يوم التناد

اس جلسہ کے بعد مولانا بجم الدین صاحب نے مدرسہ دارالر شادسے اجازت لے کراور بنٹل کالج لاہور میں جاکر ملازمت اختیار کی۔

سنه ١٣٢٧ه مطابق 1910ء رمضان شريف كے بعد مدرسه عاليه ميں مندرجہ ذيل اسانذہ كرام تعليم دينے كيلئے مقرر كيے گئے:

- 1. مولاناعبيدالله صاحب صدر مدرس اور متهم مدرسه دارالرشاد
  - 2. مولانامجر صاحب لغاري صدر مدرس
  - مولاناخدا بخش (مصنف ارشاد الصرف)
- 4. مولانا محمد اكرم صاحب انصاري بالا كي (شارح ارشاد الصرف)
  - 5. مولاناا حمر على صاحب لا مورى
  - 6. مولانامحرالياس صاحب جمالي

- 7. حافظ امين محمر صاحب متوه
- ڈاکٹر مولوی محمد علی شاہ انگریزی کے استاد

مولاناعبداللہ لغاری صاحب کو سفارت (چندہ جمع کرنے)کاکام سپر دکیا گیا۔ مولانامحمدالیاس جمالی کو طلبہ کی خوراک کاانتظام سپر دہوااور مولانامحمدالیاس جمالی صاحب ایک اہل اللہ بزرگ اور اپنے اساتذہ کا بیجد فرمانبر داراور مدرسہ کاسپاخد متگار ثابت ہوا۔ مولاناعبیداللہ صاحب سندھی متہم مدرسہ مہینہ کی شکیل پر اساتذہ اور ملاز مین کو تنخواہیں اداکرتے تھے اور مولانامحمدالیاس صاحب کو مدرسہ کے اخراجات کیلئے پیسے دیتے تھے۔ بسااو قات پیسے نہ ہونے کی صورت میں مولانامحمدالیاس مرحوم اپنی بیوی کے زیورات تک گروی رکھ کر مدرسہ کے طلبہ کیلئے آٹا خریدتے تھے۔ ان دنوں آٹا سرھاڑی اسٹیشن سے لاتے تھے، جو پیر جھنڈو سے ہیں میل دور تھا، چونکہ اس وقت نیوسعید آبادا یک چھوٹاسا قصبہ تھا اور سارا سامان مل نہیں سکتا تھا۔

ماہ شعبان ۱۳۲۸ھ مدرسہ کی سالانہ چھٹی ہوئی۔رمضان شریف کے بعد مولانا محمد علی شاہ سرکاری ملازمت ملنے پر پتھورومیں ہیڈ ماسٹر بن گئے۔اس کئے قاضی عبدالرزاق روہڑی والے کاانگریزی پڑھانے کیلئے تقر رہوا۔ان کے ساتھ ماستر خیر محمد سولنگی جوہی والے حساب وغیر ہسکھانے کیلئے مقرر کیے گئے تھے۔

ماہ رجب ۱۳۲۹ ہیں مولانا عبید اللہ مدرسہ میں موجود نہیں تھے۔ مدرسہ کے طلبہ کا آپس میں معمولی اختلاف ہوا، جس کے بتیجہ میں پیرصاحب نے ایک طالبِ علم کو گاؤں سے چلے جانے کا حکم دیااور وہ پیر حجنٹہ و چھوڑ کر چلے گئے۔ وہ طالب علم امر وٹ شریف والے بزرگ کے بھینجے تھے۔ جب مولانا عبیداللہ صاحب سفر سے لوٹے اور انہیں اس بات کا علم ہوا تو بہت ناراض ہوئے اور فرمایا کہ تعلیمی سال کا اختتام تھا۔ ماہ شعبان میں مدرسہ کی سالانہ چھٹی ویسے ہوتی ہے، ہمارے آنے تک بیر معاحب گاؤں کے مالک ہیں، گاؤں کے مکینوں اور جماعت کا فیصلہ مہمل کیاجانا۔ مدرسہ کامعاملہ تھااور یہ فیصلہ ہمیں کرنا تھانہ کہ پیر صاحب کو، کیونکہ پیر صاحب گاؤں کے مالک ہیں، مدرسہ سے مستعفی کے مکینوں اور جماعت کا فیصلہ ان کے اختیار میں ہے لیکن مدرسہ میں ان کو مداخلت نہ کرنی چاہئے تھی۔ اس لئے وہ شعبان ۱۳۲۹ھ میں مدرسہ سے کہا کہ ان ہوگئے۔ پھر پیرر شداللہ شاہ نے ان کے مدرسہ میں رہنے کیلئے بہت اصر ارکیا تو مولانا محمد صاحب احمدانی لغاری کو مدرسہ میں بٹھایا اور پیر صاحب سے کہا کہ ان کی خدمت کرتے رہیں گے تو مدرسہ قائم رہے گا، آپ کوعبیداللہ کی کمی محسوس نہیں ہوگی۔

پھر مولاناعبیداللہ سندھی صاحب، مولاناعبداللہ لغاری، مولانااحمہ علی لاہوری، مولوی محمہ صالح واڈھوکنڈیار ووالے اور قاضی عبدالرزاق کواپنے ساتھ نواب شاہ لے گئے۔ وہاں پر "دارالرشاد" ہی کے نام سے نیا مدرسہ کھولا، لیکن تھوڑ ہے ہی عرصہ میں شخ الہند مولانا محمود الحسن دیو بندی کے طلب کرنے پر دیو بند چلے گئے، لیکن دوسرے علماء پچھ سالوں تک پھر بھی پڑھاتے رہے۔ پیر حجنڈ و میں مولانا محمد صاحب لغاری، مولانا محمد اکر م صاحب انصاری، مولوی محمد الیاس جمالی اور حافظ امین محمد متوہ باقی رہ گئے۔ماہ شوال ۱۳۲۹ھ میں تعلیم کا آغاز ہوااور دور در از سے طلبہ تعلیم حاصل کرنے کیلئے آنے لگے۔سندھ، پنجاب اور بلوچتان تک مدرسہ عالیہ دارالرشادکی شہرت ہوگئی تھی۔اس وقت تعلیم و تدریس کیلئے مندرجہ ذیل اسانذہ کرام مقرر کیے گئے:

- 1. مولانامحمه صاحب احمد انی لغاری استاذالکل ڈیرہ غازی والے صدر مدرس اور متہم مدرسہ دارالرشاد
  - 2. مولوي خدا بخش صاحب مصنف ارشاد الصرف مدرس دوم
    - 3. مولوى محداكرم صاحب انسارى بالائى مدرس سوم
      - 4. مولوي محمد الياس جمالي مدرس چهارم
      - 5. حافظ محمدامين صاحب متوه معلم القرآن

مررسه میں پوراسال نہایت محنت شاقد اور جانفشانی سے تعلیم دی گئ۔ماہ شعبان • ۱۳۳۳ھ میں حسب دستور مدرسه کی سالانہ چھٹیاں ہوئیں۔اسی دوران

#### AUSTRALIAN JOURNAL OF HUMANITIES AND ISLAMIC STUDIES RESEARCH (AJHISR)

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jul-16

مولانا محمد الياس جمالي وفات يا كُنِّيء إِنَّاللَّهِ وَإِنَّالِيِّهِ لَهِ جِعُونَ.

ماہ شوال 1330 ھ میں پھر تعلیم شروع ہوئی اور مندر جہ ذیل اسانذہ کرام تعلیم دینے کی غرض سے مقرر ہوئے:

- 1. مولانامحد صاحب احدانی لغاری صدر مدرس اور متهم
  - 2. مولاناخد ابخش صاحب مصنف ارشاد الصرف
- 3. مولانامحمراكرم صاحب انصاري محثى ارشاد الصرف
  - 4. حافظ محمدامين صاحب متوه مجھى معلم القرآن

اس سال بھی اسانذہ کرام نے پوری محنت سے پڑھایا۔ ماہ شعبان ۱۳۳۱ھ میں مدرسہ کی سالانہ چھٹی ہوئی۔ ماہرمضان کے بعد شوال ۱۳۳۱ھ میں تعلیم کا پھرسے آغاز ہوااور مندر جہذیل علاء کرام کا تقرر عمل میں آیا:

- 1. مولانامحرصاحب صدر مدرس
- 2. مولانامحداكرم صاحب انصاري متهم اور مدرس مدرسه
  - 3. مولانااللي بخش صاحب رياست بهاولپور
    - 4. حافظ محمرامین صاحب متوه کیھی

کچھ وقت کیلئے مولوی بہاؤالدین صاحب ڈیرہ غازی خان والے اور مولوی نور محمہ صاحب انڈ ھڑ داماد مولا ناحماد اللہ صاحب ہالیجوی پنوعا قل والے بھی تعلیم دینے کیلئے تشریف لائے تھے۔سال کے اختتام پر ماہ شعبان ۱۳۳۲ھ مطابق 19جولائی 1914ء پر مندرجہ ذیل علاء کرام کی دستار بندی ہوئی:

- 1. مولاناسيد عبدالله صاحب سربازي (مكران، ايران)
- 2. مولانا قاضى حبيب الله ميمن ٿيڙهي خير پورميرس (باني مدرسه دارالهدي ٿھيڙهي)
  - 3. مولا ناعبدالحيُ صاحب نوحاني کنگور وشاخ نز ڈ گري

ماه شوال ۱۳۳۲ هه مین تعلیم شر وع هو نی اور مندر جه ذیل اسانده کا تقرر هوا:

- 1. مولانامحر صاحب احدانی لغاری صدر مدرس
  - 2. مولانامحداكرم صاحب انصارى بالائي
- مولاناعبدالله صاحب لغارى متهم مدرسه دارالرشاد
- 4. مولاناولی محمد صاحب حاجی پوری ڈیرہ غازی خان والے

مولاناعبیداللد سندهی کوان کے استاد شخ الہند مولانا محمود الحسن صاحب صدر مدرس دار العلوم دیوبندنے کابل کی طرف ہجرت کرکے جانے کا حکم دے دیا تھا۔ اس لئے وہ حجنڈ و تشریف فرماہوئے اور دوماہ تک قیام کیا۔ آپ مسجد کے بالا خانہ میں رہتے تھے۔ کبھی کبھار طلبہ کوبلا کر سبق بھی پڑھاتے تھے۔ اس عرصہ میں جو شخصیات مولاناسند ھی سے ملا قات کیلئے تشریف لائیں، وہ حسب ذیل تھیں:

- مولانامحر میان صاحب ناظم جمعیت علماء هند
- 2. شیخ عبدالرحیم سند ھی حیدر آبادی (آپ ڈاکٹر ضیاءالدین کے ناناتھے) شیخ عبدالمجید سند ھی ان کی وجہ سے ہی دائر ہ اسلام میں داخل ہوئے۔

- ڈاکٹر ضیاءالدین وائیس چانسلر علی گڑھ یونیورسٹی
  - 4. مولوي على اسدالله شاه امروث شريف والے

اس مخضر قیام کے دوران مولاناعبیداللّٰدسند ھی طلبہ کوپڑھاتے رہے۔ بالآخر مؤر خہ ۲۵ شعبان ۱۳۳۳ھ مطابق 19 جولائی 1915ء مندر جہذیل علماء کی دستار ہندی ہوئی:

- 1. مولانا پیراحسان الله شاه راشدی (صاحبزاده مولاناسیدر شدالله شاه) گوځه پیر حجنڈو
  - 2. مولوي عبدالعليم صاحب متوه (پچھ بھج)
  - 3. مولوي عطاءالله صاحب اندهر پنوعاقل
    - 4. مولوى غلام رسول لاشارى مير وخان
      - مولوی محمد مبارک بھٹو
  - 6. مولوي على حيدر جمالي كندُ ياري تحصيل بالا

د ستار بندی کے موقعہ پر مولانا محمد اکرم انصاری نے حسبِ ذیل نظم پڑھی، جس میں مدرسہ دارالر شاد کی تعریف تھی اور پیر صاحبان کے نام واوصاف بھی اشار تا بیان کیے ہوئے تھے:

ماہ شوال ۱۳۳۳ ہے میں مدرسہ عالیہ میں مولانا محمہ صاحب احمدانی لغاری، مولانا محمد اکرم صاحب انصاری ہالائی، مولاناولی محمہ حاجیپوری اور حافظ محمد امین میں متوہ نے بطور مدرس خدمات انجام دینا شروع کیں۔ بھی کبھی رئیس الفقہاء قاضی فتح محمد نظامانی بھی تعلیم دینے آتے تھے۔ اسائذہ کی محنت، حسن انتظام اور عمدہ تعلیم کی وجہ سے پورے سندھ کے طالبِ علم مدرسہ دار الرشاد میں آکر جمع ہوئے۔ پنجاب اور مکران سے بھی طالبِ علم پنچے اور اپنی اپنی اہمیت ولیاقت کے مطابق ہوں کے ایک نے خوب علم حاصل کیا۔ مؤر خہ ۲۵ شعبان ۱۳۳۴ھ مطابق جون 1916ء میں مندر جہذیل علماء اور حفاظ کرام کی دستار بندی ہوئی:

- مولوى عبدالقادراحمدانی لغاری سانگھڑ
- 2. مولوى دين محمد شيخ وارنى شريف بهاولپور
  - 3. مولوى رحيم بخش سومر وشكار پور
- 4. حافظ محمد قاسم متوہ (پیر حافظ امین محمد متوہ کے سیتیج تھے)
- حافظ محدا براجيم منابحه چھتن شاہ تحصيل سكرند ضلع نوابشاه
- 6. حافظ خان محدمير بحر كو ره بير حجندُ و تحصيل بالا ضلع حيدر آباد

7. حافظ مولاداد بروہی دوڑ ضلع نوابشاہ

مولوی محمداسا عیل پٹھان بھی مذکورہ علماء کے ہم سبق تھے، لیکن وہ مجبورًا دستار بندی کی مجلس میں شریک نہ ہوسکے، کیونکہ انہیں پیر رشد اللہ شاہ نے حیدر آبادد کن کتابیں نقل کرنے کیلئے بھیجا تھا۔ دستار بندی مؤر خہ ۲۵ شعبان ۱۳۳۴ھ ہوئی اور مولوی صاحب ۸رمضان ۱۳۳۴ھ گوٹھ پیر جھنڈو تشریف فرما ہوئے۔

رمضان شریف کے بعد شوال ۱۳۳۳ ہیں مدرسہ میں تعلیم کا پھر سے آغاز کیا گیااور وہی اساتذہ کرام مولانا محمد صاحب لغاری، مولانا محمد اکرم صاحب انصاری، مولوی ولی محمد صاحب حاجیپوری اور حافظ امین محمد صاحب متوہ تعلیم دیتے رہے۔ لیکن ابھی صرف تین ماہ کا عرصہ ہی ہواتھا کہ محرم ۱۳۳۵ ہمطابق نومبر 1916ء انگریز حکومت کا حکم پہنچا کہ پیر جھنڈ و والوں کا مدرسہ بند کیا جائے، کیونکہ اس مدرسہ کے مولوی سرکار کے باغی ہوتے ہیں۔ باقی اگر پیر صاحب اپنے بچوں کی تعلیم کیلئے ایک عالم رکھے تواسے اجازت ہے۔ اس لئے سب اسائذہ اور طلبہ بادل نخواستہ چلے گئے، صرف مولاناولی محمد حاجیپوری (ڈیرہ غازی خان) پیر صاحبان کی تعلیم کیلئے تھہر گئے۔ اس فیصلہ سے علمی حلقوں میں بے انتہاد کھ پہنچا۔

پیر صاحب نے حکومت سے مطالبہ کیا کہ بیہ مدرسہ ہمارا شخصی مدرسہ نہیں ہے، بلکہ جماعت کا قومی مدرسہ ہے اور غیر قانونی بند کیا گیا ہے، جس پر حکومت نے مؤر خہ 23اپریل 1919ء کو مدرسہ جاری کرنے کی اجازت دی۔<sup>(6)</sup>

سال ۱۳۳۷ھ مطابق 1919ء میں پیر صاحب نے ایک بڑا جلسہ منعقد کر کے مولاناعبدالقادر لغاری کے دست مبارک سے مدرسہ کا افتتاح کرایا۔ مولانانورالحق علوی (پروفیسر غلام جیلانی برق کے بھائی) کواور بنٹل کالج لاہور سے اور مولانا محمد اکر م انصاری کوہالاسے بلایا گیا اور تغلیم کاسلسلہ دوبارہ شروع کیا گیا جو ایک سال تک چلتارہا۔ پھر تحریک خلافت شروع ہوئی۔ پیر رشد اللہ شاہ تحریک خلافت کے مرکزی سرگرم قائدین میں سے تھے۔ اہلِ مدرسہ نے بھی تحریک میں بھر پور حصہ لیا۔ انگورہ فنڈ میں جمع کیے گئے۔ دوسال تک تحریک میں بھر پور حصہ لیا۔ انگورہ فنڈ میں جمع کے گئے۔ دوسال تک تحریک خلافت میں حصہ لینے کے بعد پیر رشد اللہ شاہ مؤر خہ ۲۲ر مضان المبارک ۱۳۲۰ھ مطابق 21مئی 1922ء اس فانی دنیا سے الوداع کر گئے۔ اس طرح مدرسہ دارالر شاد کے ایک دور کا بھی اختیام ہوا۔

الغرض سندھ میں دینی علم کی ترقی و ترویج واشاعت میں مدرسہ دارالر شاد پیر حجنڈو کے اساتذہ، طلبہ اور فیض یافتگان کا بڑا حصہ ہے۔ مذکورہ بالا علماء کرام کے علاوہ مولانا محمد مدنی، مولانانور الحق علوی، مولانا قطب الدین انڈھڑ ہالیجوی، مولانا محمد خلیل، مولانا محمد نور، مولانا غلام قادر میمن، مولانامفتی محمد سلیمان بگھیواور مولاناابوسعید شرف الدین دھلوی وغیر ہم بھی مدرسہ دارالر شاد کے اساتذہ کرام میں شامل ہیں۔

مدرسه سے فیض حاصل کرنے والے تلامذہ میں مولانا حکیم محد معاذیپر زادہ، مولانا خیر محد نظامانی، مولانا غلام مصطفٰی قاسمی، مولانا محد عظیم شیدا، مولانا خیر محد نظامانی، مولانا محد عظیم شیدا، مولانا وست حبیب الله میمن ٹیڑھی، مولانا محد میں ٹیڑھی، مولانا مید علی سندھی، مولانا غلام حسین جمالی، مولانا شفیع محمہ نظامانی، مولانا وست محمد کھی مولانا محد طیب کھیمیر، مولانا محمد پریل منگیو، مولانا محمد اساعیل بھٹو، مولانا محمد صادق انڈھڑ، مولانا عزیز اللہ جروار، مولانا محمد باللہ شاہ راشدی، مولانا محمد باللہ منہ بوریگ تانی، مولانا نصیر الدین نہر ایوریگ تانی وغیرہ شامل ہیں۔ (7)

#### نصاب:

مدرسه دارالر شاد میں درس نظامی کی تعلیم دی جاتی تھی۔نصاب میں جامیٹری،ریاضی،ا نگریزی،علم طبعی،علم کیمیا،تاری اور جغرافیہ وغیر ہ کی کتب بھی شامل تھیں۔

ڈاکٹر سید صالح محمد شاہ بخاری لکھتے ہیں کہ:

"را قم کو پانچ سال اس مدرسہ میں رہنے اور خدمت کرنے کاموقعہ ملا تھا۔ اس عرصہ میں پرانے کاغذات کی ورق گردانی کر تار ہتا تھا، جواس وقت کے بہترین یاد گار ہیں۔ اس کے علاوہ نصاب میں رکھی ہوئی کتب کو بھی دیکھنے کاموقعہ ملا۔ معلوم ہوا کہ جامیٹری، ریاضی، انگریزی، علم طبعی، علم کیمیا، تاریخ اور جغرافیہ وغیرہ کی بھی کافی کتابیں تھیں۔ اس وقت کی سالانہ کارروائیں دیکھنے کے بعد معلوم ہوا کہ اس مدرسہ میں ہر قشم کی تعلیم دی جاتی تھی۔ "(8)

مدرسہ کی شوریٰ نے عربی تعلیم عام کرنے کیلئے یہ صورت مقرر کی کہ ابتدائی کتب کاسند تھی میں ترجمہ کرایاجائے۔اس لئے مولانا قاضی فتح محمد نظامانی سے صرف، نحواور فقہ کی کتب کے ترجمے کروائے گئے۔مثلًا ارشاد الصرف، علم الصیغر، شافیہ، کافیہ، نحومیر، ہدایۃ النحو، مالا بد منہ، اصول شاشی، حصن حصین وغیرہ۔

تبلیغ واشاعت کاسلسلہ شروع کرنے کیلئے حچیوٹی دین کتب چپپوا کر مفت تقسیم کی گئیں اور گرد ونواح کے قصبوں میں جمعہ کے دن وعظ و تبلیغ کیلئے مدرسہ کی طرف سے طلباء وعلاء بھیجے جاتے تھے۔

### المجمن السواد الأعظم:

مدرسه میں فتویٰ دینے کا شعبہ کھولا گیا، جس کا نام "انجمن السواد الاعظم" رکھا گیا۔اس کے ارکان میں مدرسه دار الرشاد کے اساتذہ کے علاوہ مولا ناسید رشد الله شاہ، مولا نا قاضی فتح محمد نظامانی، مولا نا چیر ضیاءالدین شاہ، مولا نامحمہ صادق متہم مدرسه مظہر العلوم کھڈہ کراچی، مولوی محمد صدیق مدرس مدرس مظہر العلوم کھڈہ، مولوی عبد الکریم درس کراچی، مولوی محمد عثمان نور نگ زادہ کھور واہی معلم الفقہ سندھ مدرسة الاسلام کراچی و مصنف" تفییر تنویر الایمان" سندھی شامل تھے۔

ا گر پیر حجنڈو میں کوئی عالم فتو کا لکھتا تھاتو مدرسہ دارالر شاد کے علاء دستخط کر کے مدرسہ مظہر العلوم کھڈہ کراچی کی طرف بھیجتے تھے۔جب وہاں کے علاء تصدیق کر کے جھیجتے تھے تو وہ تحریرایک رجسٹر میں نقل کی جاتی تھی۔اس کے بعد سائل کو فتو کا دی جاتی تھی۔اس طرح اگر کراچی کے علاء کرام تحریر لکھتے تھے تو وہ بھی پیر جہنڈو کے علاء کے پاس تصدیق کیلئے جھیجی جاتی تھی۔

مدرسہ دارالرشاد کے فیض یافتہ علماء نے سندھ کے مختلف حصول اور خصوصًا مکران ولسبیلہ میں جاکر مدارس کھولے اور علمی مراکز آباد کیے۔ مدرسہ دار الہدیٰ ٹھیڑھی ضلع خیر پورمیرس کے بانی قاضی عبداللہ نے اپنے بیٹول مولاناحبیب اللہ اور مولاناعزیز اللہ کو "دارالرشاد" میں تعلیم دلائی۔ مولاناحبیب اللہ "دارالہدیٰ ٹھیڑھی" کے مدرس اوّل اور شیخ الحدیث بنے اور مولاناعزیز اللہ نے درس و تدریس کی مسند سنجالی۔ بعد میں متہم بھی بنے۔اس لئے مدرسہ دار الرشاد پیر جھنڈو کو اگر "ام المدارس" کہا جائے تو بے جانہ ہوگا۔ مدرسہ دارالرشاد کے علماء اور طلبہ نے آزادی و طن کے منصوبے بنائے۔اس لئے برطانوی حکومت نے ایک مرسہ کو باغیوں کی درسگاہ کہہ کربند بھی کرادیا تھا۔

سیاسی میدان میں ان کی سوچ و فکر کامعیار نہایت بلند تھا۔اس تاریخی حقیقت کاچند لو گوں کو علم ہو گا کہ "ترک موالات "کی تحریک کی اصل تجویز دینے والے دار الر شاد کے ایک فاضل استاد تھے۔ مولانا عبیداللہ سند تھی لکھتے ہیں کہ "لو گوں کو بیہ معلوم کر کے جیرت ہو گی کہ عدم تعاون (نان کو آپریشن) کی تحریک جو خلافت کے زمانہ میں کا نگریس نے قبول کی ہے،وہ مدرسہ دار الرشاد کے ایک دیو بندی استاد مولانانور الحق کی تجویز تھی۔"

حكيم محد يعقوب قادري اپني ياد داشتول مين مدرسه دارالرشاد كاذ كراس طرح كرتے ہيں:

"مدرسه دارالرشاد: جس وقت میں قرآن شریف پڑھتا تھا،اس وقت مدرسه (جو حضرت سیدر شداللہ شاہ کا قائم کر دہ ہے) ایسے اوج اور عروج پر تھا کہ پورے ہند سند سات (برٹش انڈیا) میں دارالعلوم دیو بند کے علاوہ کہیں بھی ایباد بنی مدرسه نہیں تھا۔اس مدرسه کے صدر مدرس، متہم اور روح روال حضرت علامه مولانا عبیداللہ سند ھی تھے۔اسائذہ میں سندھ اور پنجاب کے نہایت لاکن اور فاکن علاء کرام تھے، جن میں حضرت مولانا عبیداللہ سند ھی، مولانا مجم صاحب، مولانا عبداللہ سند ھی تھے۔اسائذہ میں مندھ اور پنجاب کے نہایت لاکن مولانا عبداللہ لغاری صاحب، حافظ امین محمد متوہ (متوطن حضرت آدم کی بنی کچھ بھی اللہ لغاری صاحب، حافظ امین محمد متوہ (متوطن حضرت آدم کی بنی "بہجھم، تھی، اسبیلہ، مکران (بلوچتان) اور پنجاب کے طالبِ علم پڑھتے تھے۔اس وقت سندھ میں جو بھی علماء ہیں،ان میں زیادہ حصہ بالواسطہ مدر سہ دارالرشاد کے ہی فیض یافتہ ہیں۔ ۱۱(10)

### مولانادین محمد وفائی ادارہ"بیت الحکمت" کی اعانت کے سلسلہ میں کیے گئے سفر کاذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"حضرت مولاناعبیداللہ سندھی کے بنائے ہوئے منصوبہ کے مطابق گذشتہ مہینہ سے کراچی میں بیت الحکمت کاادارہ کا قیام عمل میں لایا گیاہے، جس میں طلبہ کو شاہ ولی اللہ کی تصنیفات اور اسلامی فلسفہ سکھایا جائے گا۔ اس کے متعلق خدام الحکمت کے ارکان کی طرف سے جواپیل شائع کی گئی تھی، اس سلسلہ میں سب سے پہلے جن بزر گوں نے امداد دینے میں پہل کی، وہ راشدی خاندان کی پیر حجنڈ ووالی شاخ سے تعلق رکھنے والے حضرات تھے۔ یہ خاندان بیت الشرف والعلم ہے، یعنی شرافت وعلم کا گھرانہ۔ اس خاندان کے اکابر کی روحانی نواز شیں جو امت اسلامیہ پر ہیں، وہ کسی سے مخفی نہیں ہیں۔ اہل سندھ ان کے علمی احسانات کابدلہ رہتی و نیاتک نہیں چکا سکیں گے۔

آج سندھ میں جتنے بھی بڑے علاءاور مدرس یامفتی ہیں، وہ زیادہ تر مدرسہ دارالر شاد پیر حجنڈو کے تلامذہ اور فارغ التحصیل ہیں۔اس وقت دارالر شاد میں اگرچہ پہلے والا درس وتدریس کاسلسلہ جاری نہیں ہے، تاہم اپنی عمارت، قدامت اور فیض رسانی کے لحاظ سے سب سے سربلند ہے۔مولا ناعبیداللہ سندھی کے اس خاندان سے حصوصی تعلقات تھے جو آخری سانس تک بر قرار واستوار رہے۔ان کی وفات کے بعد بھی یہی صاحب علم وشرف خاندان تھا جس نے مولا ناکی علمی اور اصلاحی تحریک کی امداد میں سب سے پہلے قدم اٹھانے کاارادہ کیا۔"(11)

### مشهور مصنف اور سياح الطاف شيخ لكهته بين:

"پیرسائیں رشداللہ شاہ سندھ کی مشہور درسگاہ" مدرسہ دارالر شاد" کے بانی ہیں، جس مدرسہ سے ہمارے پیر فضل حق، پیرعباداللہ، مخدوم غلام محمداور مخدوم غلام حمدر جیسے اہم لوگوں نے علم حاصل کیا۔ آپ نے 1901ء میں پیر جھنڈو میں یہ مدرسہ قائم کیا۔ ان کی یہ خدمت سندھ کی سرزمین پرایک بڑا احسان ہے۔ اس مدرسہ میں سندھ تو کجابلکہ ہندستان، ایران اور وسطی ایشیاسے طلبہ آتے تھے اور مدرسہ سے تعلیم حاصل کرکے دور دراز علاقوں میں علم کی روشنی پھیلاتے تھے۔ اس مدرسہ کے ابتدائی دور میں مولاناعبداللہ سندھی، مولاناعبداللہ لغاری، مولانامحمدانی اور مولانا مجملم والے جیسے اکابرین علم کی علم کرام تعلیم دیتے تھے۔ الای

پیرسیدر شداللہ شاہ صاحب کی وفات کے بعدان کے بڑے بیٹے سید ضیاءالدین شاہ اور سیداحسان اللہ شاہ میں مسند نشینی پراختلاف ہوا۔ سید ضیاءالدین شاہ نے دعویٰ کیا کہ پیرر شداللہ شاہ نے وفات سے آٹھ سال پہلے جائداد کی تقسیم کردی تھی اور گدی کا حقدار بڑے بیٹے سید ضیاءالدین شاہ کو قرار دیا تھا، جبہہ پیر احسان اللہ شاہ نے اس کی تر دید کی اور دعویٰ کیا کہ گدی کے حقدار وہی ہیں۔ اختلاف شدت اختیار کرتاگیا، یہاں تک کہ گور نمنٹ اور عدالتوں تک جا پہنچا۔ پیر ضیاءالدین شاہ کادعو کی اور دعویٰ کی عدالت میں مقد مہ دائر کیا۔ عدالت نے مؤر خد 20 مارچ 1923ء پیر ضیاءالدین شاہ کادعو کی رد کیا اور گدی کا حقدار پیراحسان اللہ شاہ کو قرار دیا۔ اس لئے پیر ضیاءالدین شاہ اپنی زمینوں پر جاکر آباد ہوئے۔ وہاں مدرسہ دارالر شاد بھی کسی نہ کسی صورت میں قائم رکھا۔

پیرضیاءالدین شاہ نے سب بج کے فیصلہ کے خلاف جوڈیشنل کمشنر سندھ ہائی کورٹ کراچی میں اپیل دائر کی تھی، جس نے ماتحت عدالت کے فیصلہ کورٹ میں کرتے ہوئے ان کی اپیل منظور کی اور انہیں گدی کا حقد ار قرار دیا، لیکن اس فیصلہ کی تغییل نہ ہو سکی۔ اس کے خلاف پیراحسان اللہ نے پریوی کا وُنسل لندن میں اپیل دائر کی۔ انہوں نے 1937ء میں پیرضیاءالدین شاہ کے حق میں فیصلہ دیا اور پیراحسان اللہ شاہ کی اپیل ردکی، جس کے نتیجہ میں پیرضیاءالدین شاہ سولہ برس کے بعد گوٹھ پیر جھنڈو میں واپس پہنچے اور سیداحسان اللہ شاہ نے پیر جھنڈو کے قریب نیا گاؤں بنام "درگاہ شریف" آباد کیا۔

پیر ضیاءالدین شاہ کے اصرار پر مولا ناعبدالقادر لغاری نے مدرسہ میں درس وتدریس کاسلسلہ شر وع کیااور مدرسہ کی دومنز لہ پکی عمارت بھی 1938ء میں بنائی گئی۔

مولاناعبیداللہ سندھی طویل جلاوطنی کے بعد مؤر نہ 7 مارچ 1939ء مطابق ۱۵ محرم ۱۳۵۸ھ ہروز منگل واپس کراچی پنچے۔ پچھ عرصہ کراچی میں قیام کے بعد گوٹھ پیر جینڈو پنچے۔ اس سال مؤر نہ ۲-3 والقعد ۱۹۵۸ھ مطابق 17-18 دسمبر 1939ء مدرسہ دار الرشاد کا چالیہ وال سالانہ جلسہ زیر صیاء الدین شاہ منعقد ہوا، جس میں مولاناعبیداللہ سندھی، مولانا احمد علی لاہوری، مولاناعبدالقادر لغاری اور مولانا محمد صادق کھڑے والے کراچی) وغیرہ شریک ہوئے۔ مختلف عنوانات پر ان کے شاندار خطابات ہوئے۔ پیر ضیاء الدین شاہ نے افتتا می اور استقبالیہ خطاب کیا، جس میں فرمایا: "بید مخص رب پاک کا کرم اور حضرت مرسدسائیں کی دعااور ہرکت کا نتیجہ ہے کہ آپ نے مدرسہ کی بنیادر کھتے ہوئے فرمایا تھا کہ یہ فیض عام کا چشمہ ہے۔ اللہ تعالی اس کا فیض قیامت تک جاری رکھ گا۔ ان کی دعائے مستجاب کا نتیجہ اور انرہے کہ مدرسہ دن بدن ترقی پذیر ہے..... میں صیح معنی میں ان کا جانشین تب بن سکتا ہوں جب ان کے بوئے ہوئے باغ (مدرسہ کا سچامالی بن جاؤل، پھر ساری جماعت بھی اس میں داخل ہے..... مجھ ناچیز پر اللہ تعالی کا دو سر اانعام ہی ہے کہ اس خوم الناعبیداللہ سندھی جیں الا تی وفائق آد می مدرسہ کی خدمت کیلئے عطاکیا ہے۔ سارے ہندستان کے لوگ ان کی بچد عزت و تکریم کر تر ہیں۔ انہوں نے شروع کی اس میں ہو وہ کی الی میں ہاتھ دے کہ اللہ تعالی نے منتج کیا ہی خور بھی اس جماعت کا ایک فرد ہوں ) آئیں اور ہاتھوں میں ہاتھ دے کر ، اپنی جان ومال کی قربانی دے کہ مدرسہ عالیہ کو جانت سے گذار ش ہے کہ (اور میں خود بھی اس جماعت کا ایک فرد ہوں ) آئیں اور ہاتھوں میں ہاتھ دے کر ، اپنی جان ومال کی قربانی دے کہ مدرسہ عالیہ کو وہ تک بہنچائیں۔ اگر جم سب شامل ہو کرکام شروع کریں گے تو بھی آئیں اور ہائی کی مدر ہارے شامل حال ہوگی اور ہاری کئی جان وہ کی وہ کی ۔ "

مولاناعبیداللہ سندھی نے خصوصی خطاب کیااور جلسہ میں مختلف قرار داریں بھی منظور کی گئیں کہ "مدرسہ دار الرشاد" کی نئی عمارت میں عربی کے اصلاحی نصاب کے ساتھ انگریزی بھی پڑھائی جائے۔ بڑی جماعتوں میں تفسیر، حدیث، فقہ، اصول، ادب اور معقول کی تحصیلی اور بھیلی کتب پڑھائی جائیں۔ شاہ دلی اللہ محدث دہلوی کی کتاب ججۃ اللہ البالغہ اور ان کے فلسفہ و حکمت کی سب کتب پڑھائی جائیں۔ قرآن کریم کی تفسیر اس حکمت کے مطابق سکھائی جائے۔ عربی مدرسہ کے ساتھ ایک نیشنل ہائی اسکول جاری کیا جائے۔ کتب خانہ کی الگ عمارت تعمیر کرکے نادر کتب محفوظ کی جائیں۔ اس کی حفاظت حکومت کے سپر دکی جائے۔ "جمنا نرید اسندھ ساگر پارٹی "کے بنیادی اصول منظور کیے گئے اور اساسی پر و گرام پڑھ کرسنایا اور سمجھایا گیا۔ مولانا حمد علی لاہوری، مولانا محمد صادق کھڈے والے اور مولانا عبدالقادر لغاری کے بھی تفصیلی خطابات ہوئے۔ مؤر خہ 19 دسمبر وزیرِ تعلیم سندھ پیر اللی بخش نے مدرسہ کا معائنہ کیا۔ مولانا عبداللہ سندھی نے سپاسنامہ پیش کیااور پیر صاحب نے اس مدرسہ کی شاخیں ہر ضلع میں کھولنے کی تجویزدی اور این کا ایقین دلایا۔ (13)

مولاناعبیداللد سند هی کچھ عرصہ یہاں قیام کر کے پنجاب اور ہندستان کے دور ہے پر نکل گئے۔ جب واپس آئے تو پھر مدرسہ میں مستقل تو نہ رہ سکے، گر ان کی کوشش تھی کہ مدرسہ کے جدیدا نظام اور طلبہ کی تعلیم پر توجہ دی جائے۔ اس علمی مرکز میں بیٹھ کر طلبہ کو قرآن کریم کے سیاسی اور معاشی نظریات اور شاہ ولیات اور شاہ ولیات کہ مدث دہلوی کے فکر وفلسفہ سے واقف کیا جائے۔ اس مقصد کیلئے "بیت الحکمت "کے نام سے ادارہ قائم کر کے دہلی، لاہور، دینپور شریف (بہاولپور) مدرسہ دار الرشاد میں درس قرآن دیناشر وع کیا۔ مدرسہ دار الرشاد میں درس قرآن دیناشر وع کیا۔ اس کے علاوہ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی کتب "ججة اللہ البالغہ"، "البدور البازعة"، "الطاف القدس"، "سطعات "اور شاہ اساعیل شہید کی "عبقات "کا بھی

درس دیتے تھے۔اس عرسہ میں جس اعلی درجہ کے طلبہ کی ایک جماعت کو اپنی تعلیم، تدریس، تجربوں اور مشاہدوں سے مستفید کیا،ان میں مولانا بثیر احمد لد سیانوی، مولانا غلام مصطفی قاسمی، مولانا علی محمد کا کیپوٹو، مولانا عبدالحق ربانی نصرپور والے، مولانا محمد اکرم انصاری ہلائی، مولانا خلیل احمد صدر مدرس مدرسہ ہاشمیہ سجاول، مولانا محمد نور مرشد مکی، مولانا عزیز اللہ جروار، مولاناسید محب اللہ شاہ راشدی، مولانا سید بدیج الدین شاہ راشدی، مولانا عزیز اللہ وغیرہ شامل ہیں۔ (14)

1944ء کی ابتدامیں مولاناسید ابوالحسن علی ندوی بھی مولاناعبید الله سندھی سے ملاقات کیلئے پیر حجنڈو تشریف لائے۔(15)

مولاناعبیداللہ سندھی نے سندھ، پنجاب، گجرات اور کولمبووغیرہ کا تبلیغی سفر بھی کیا، جس کی وجہ سے کافی کمزورہو چکے تھے۔ آپ نے 1944ء میں پکا قلعہ حیدر آباد میں جعیت علاء اسلام کا جلسہ قاری محمد طیب متہم مدرسہ دیوبند کی صدارت میں منعقد کرایا۔ جلسہ کے اختتام پر فرمایا کہ بڑوں کی متابعت کیلئے متہم صاحب کو گوٹھ پیر جھنڈو لے چلیں، کیونکہ ان کے والد مولانا محمد احمد متہم مدرسہ دیوبند، شیخ الہند مولانا محمود الحسن اور مولانا شرف علی تھانوی بھی پیر حھنڈو تشریف لائے تھے۔ چنانچہ قاری محمد طیب صاحب کو پیر حھنڈولا یا گیا۔ ان کے ساتھ مولانا عبیداللہ سندھی، مولانا محمد صادق کھڈے والے اور مولانا عبیداللہ سندھی، مولانا محمد طیب صاحب کو پیر حھنڈولا یا گیا۔ ان کے ساتھ مولانا عبیداللہ سندھی، مولانا محمد صادق کھڈے والے اور مولانا عبدالقادر لغاری بھی پنچے۔ (16)

مولاناعبیداللد سند ھی نے گوٹھ پیر حجنڈوسے متصل قومی شاہراہ پر زمین کا ایک قطعہ پیر رشداللہ شاہ سے لیا تھااور وہاں ایک کنواں بھی بنوایا تھا۔ان کا ارادہ تھاکہ مدرسہ کو گاؤں سے باہر منتقل کیاجائے، لیکن کابل کی طرف ہجرت کی وجہ سے بیرسارے منصوبےاد ھورے رہ گئے۔

مولاناعبیداللہ سندھی کی طبیعت دن بدن کمزور ہوتی گئی۔ان کے نواسے مولوی ظہیرالحق اور دوسرے اعزہ دینپور شریف سے پیر جھنڈو پنچے۔مولوی ظہیر الحق نے کہا کہ والدہ کا خیال ہے کہ والد صاحب دینپور آئیں، تاکہ ان کی زیارت کرسکوں۔ مولاناصاحب نے پیر ضیاءالدین شاہ سے دینپور جانے کی اجازت مانگی۔ پیر صاحب نے کہا کہ دونوں گھر آپ کے ہیں، جہاں آپ چاہیں رہ سکتے ہیں۔مولاناصاحب دینپور روانہ ہوئے، جہاں 22اگست 1944ء کو وفات پاگئے۔

#### عمر بھر کی بے قراری کو قرار آہی گیا

مولاناعبیداللہ سندھی کی وفات کے بعد پیرضیاءالدین شاہ نے مدرسہ دارالر شاد جاری رکھا، مگر اس سابقہ حالت میں نہ رہ سکا۔ پیرضیاءالدین شاہ نے اپنے بڑے بیٹے پیروہباللہ شاہ کو کہا کہ ہم نے مولوی عبدالقادر صاحب کو بڑھاپے کی وجہ سے مدرسہ سے جانے کی اجازت دی تھی اور امیدیہ تھی کہ نوجوان علماءاچھاکام کریں گے، لیکن اس طرح نہیں ہوسکا۔ مولوی عبدالقادر تو چیز ہی اور تھے۔اس لئے اگر مولویوں کے انتظامی مسائل سے تنگ ہو جائیں تو پیرسائیں بیعت دھنی (رشیدالدین شاہ) کی طرح مولوی کے بجائے صرف حفاظ کا تقر رکر دینا، تاکہ مسجد شریف میں قرآن مجید پڑھے اور پڑھاتے رہیں، جب تک کہ

حالات معمول پر آجائیں۔

پیر ضیاءالدین شاہ نے ۱۳۷۳ جب ۱۳۷۷ ہے مطابق 15 فروری 1957ء بروز جمعہ وفات پائی۔حسبِ دستوران کے بڑے بیٹے پیرو ہب اللّٰد شاہان کے حانثین مقرر ہوئے۔ <sup>(18)</sup>

پھر پیروہباللہ شاہ نے مدرسہ بند کرکے اس کی دومنز لہ عمارت ہائی اسکول کیلئے دے دیاور بالآخر آبائی کتب خانہ جوان کے والد پیرضیاءالدین شاہ کے حصہ میں آباتھا،وہ بھی نیشنل میوزیم کراچی کوفروخت کر دیا۔

دوسری طرف پیرضاءالدین شاہ کے گوٹھ پیر جھنڈوسے جانے کے بعد پیراحیان اللہ شاہ نے بفضل خداجس طرح مشتر کہ کتب خانہ کی بطریق احسن نگہداشت کی اور نادر ونایاب کتب حاصل کر کے اس میں خوب اضافہ کیا، اس طرح "مدرسہ دار الرشاد" بھی ان کے زیرِ اہتمام با قاعد گی سے چلتار ہا اور تعلیم کا سلسلہ بغیر کسی انقطاع کے جاری رہا۔ انہوں نے مدرسہ کی تعمیر و ترقی میں خصوصی دلچپی لے کر طلبہ واساتذہ کو ہر قشم کی سہولیات پہنچائیں۔ ان کے دور میں ملک کے کونے کونے سے طلبہ آکر کتاب وسنت کی پاکیزہ تعلیم حاصل کرتے رہے۔ خود جاکر طلبہ کا امتحان لیتے تھے۔ ہر جمعرات کو طلبہ کے تقریری مقابلہ ہوتے تھے۔ کامیاب طلبہ میں انعامات تقسیم کرتے تھے۔ ہفتہ میں ایک دن بیت بازی کا مقابلہ بھی ہوتا تھا۔ مدرسہ کے سالانہ جلسے بھی منعقد ہوتے تھے۔ 1927ء کے سالانہ جلسہ کا احوال روز نامہ الوحید کر اپنی میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

"مؤر خد 25 دسمبر 1927ء مدرسہ کاسالانہ جلسہ پیراحیان اللہ شاہ کی زیر سرپر سی منعقد ہوا، جس سے دو دن پہلے پیراحیان اللہ شاہ کے معتقدین ہزاروں کی تعداد میں جمع ہوگئے۔ 23 سمبر 1927ء سے ہی ریادے اسٹیشن سرہاڑی اور لنڈوپر اونٹوں کا انتظام مجھا۔ سینکٹر وں لوگوں کواونٹوں پر سوار کرکے پیر جینڈو پہنچایا گیا۔ تین ہزار کے قریب مہمان جلسہ میں شریک ہوئے۔ ان سب کے کھانے کا نہایت اعلی انتظام پیر صاحب کی طرف سے کیا گیا تھا۔ باہر سے تشریف لانے والے مہمانوں میں مخدوم مولوی غلام حیور صدیقی صاحب ہالا، مولانا محمد شفیخ صاحب وائیس پر نسپال اور ینٹل کالج لاہور، مولانا نجم الدین صاحب پوفیسر اور ینٹل کالج لاہور، مولانا نجم الدین صاحب فاضل دیوبند، مولوی غلام محمد خنڈو محمد خان ، مولوی مصاحب فاضل دیوبند، مولوی غلام محمد خنڈو محمد خان ، مولوی مصاحب فاضل دیوبند، مولوی غلام محمد خنڈو محمد خان ، مولوی محمد حن بلوچ صاحب اور مولوی غلام محمد خنڈو محمد استقبالیہ پیش کیا جس میں معزز محمد مسلون کے استقبالیہ پیش کیا طرف سے حکیم مولوی محمد مولوی محمد استقبالیہ پیش کیا جس میں معزز مہمانوں کا شکر میداداکیا گیا۔ گوٹھ پیر جھنڈو کی علمی روایات کی وجہ سے شہر ت پر روشنی ڈائی گئی۔ سندھ کے حالات، امر بالمعر وف اور نہی عن المنکر ترک کرنے کے نقصانات، قرآن کی تعلیمات عالیہ سے روگردانی کی وجہ سے مسلمانوں کی حالتِ زار پر روشنی ڈائی گئی۔ اس کے بعد محد رسہ دار الرشاد نے مطابق مولوی محمد اساعیل محمد مسلمانوں کی وجہ سے معلی استور نے نیز مختلف قرار دادیں منظور کی گئیں۔ اس کے بعد مدر سہ کے نظام سے تنظیم بھی بنائی گئی۔ والے معزز علاء کرام کے مختلف عنوانات پر خطابات ہوئے۔ نیز مختلف قرار دادیں منظور کی گئیں۔ اس کے بعد مدر سہ کے نظ اور خلیہ کی نظیم بھی بنائی گئی۔

1937ء میں پریوی کونسل لندن کے فیصلہ کی وجہ سے سید احسان اللہ شاہ نے گوٹھ پیر جھنڈو چھوڑ کر اس کے متصل نے آباد کر دہ گاؤں "درگاہ شریف" میں مدرسہ دار الرشاد جاری رکھا۔ انہیں مدرسہ دار الرشار اور کتب خانہ سے بیحد محبت اور گہرا قلبی لگاؤ تھا۔ نے گاؤں میں عالیشان مسجد تعمیر کرائی گئن حیاتی نے وفانہیں کی اور آپ نے 45 برس کی عمر میں مؤر نے ۱۵ شعبان ۱۳۵۸ھ مطابق 13 اکتو بر 1938ء دائی اَجل کولیک کہا۔ إِنَّاللَّهُ وَانَّالِیْدِ رَجِعُونَ. اس پورے عرصے میں آپ اپنوں کی عنایات سے سکون کی زندگی نہ گذار سکے۔ جس کے بعد ان کے بڑے صاحبز ادے سید محب اللہ شاہ راشدی رحمۃ اللہ علیہ نوشہرہ فیر وز والے ، مولوی ہدایت اللہ میمن نوشہرہ فیر وز والے ، مولانا شفیع محمہ منگیو سکرنڈ والے ، مولانا ولی محمہ کیریو ما تلی والے وغیرہ قابل ذکر ہیں۔ سید محب اللہ شاہ خود بھی مدرسہ میں مشکل کیابوں کی

تدریس کے فرائض بھی سرانجام دیتے رہے۔ ملک کے ہر حصہ سے سائلین کے علمی سوالات کے جوابات دیتے رہے۔ 1961ء میں مدرسہ دارالر شاد کے ساتھ اور پنٹل کالج بھی تائم کیااور پہلے پر نسپال بھی خود ہے۔ آٹھ سال کے بعد اور پنٹل کالج بعض ناگزیر وجوہات کی بناء پر بند ہوگیا، لیکن مدرسہ مسلسل جاری رہا۔ مدرسہ کے سینکڑوں فارغ التحصیل علاء نے ملک کے مختلف حصوں میں تعلیم و تدریس کے سلسلہ کو آگے بڑھایا۔ آپ کے تلافہ میں چھوٹے بھائی سید بدلیج اللہ بن شاہ ، مولا نامجہ ابرا ہیم اعوان، شخ حمہ ی عبد المجید السلفی عراق محقق "المعجم الکبیر للطبر انی"، شخ ابوابوب ممہ وح بن فتحی نورالبر توی، شخ لیحقوب بن موسیٰ ہوساوی مکہ المکر مہ، حافظ زبیر بن مجدد علی زئی حضر و والے ، مولا ناحافظ مطبح الرحمٰن سیالکوٹ، مولا ناعبد اللہ ولم نیس محمد کی تھر پار کر ، مولا ناعبد اللہ ولم میں نوابشاہ ، مولا ناعبد الرحیم کھمیر ، مولا نامجہ حسین ظاہر کی اوکاڑہ ، مولا ناشہ سین خلالانی شہداد پور ، مولا ناغلام مجمد ابڑو خیر پور میر س ، مولا ناسید محمد قاسم شاہ راشد ی سید محمد راشد شاہ راشدی ، مولوی عبد الغی تنیو لاڑ کانہ وغیر ہ کے اساء گرامی شامل ہیں۔ (20)

اس وقت ان کے صاحبزادہ سید محمد قاسم شاہ راشدی "مدرسہ دار الرشاد" درگاہ شریف پیر حجنٹرواور "مکتبہ عالیہ علمیہ" کے منتظم ہیں۔ان کے صاحبزادے سیداحیان اللّٰہ شاہراشدیاور سیدانور شاہراشدیان کے معاون ہیں۔

سیداحسان اللہ شاہ راشدی کے دوسرے صاحبزادے سید بدلیج الدین شاہ راشدی زمانہ طالب علمی سے کی طلبہ کو صرف، نحواور حدیث کی کتابیں مثلًا شائل ترمذی وغیرہ پڑھاتے تھے۔ 1955ء میں نیوسعید آباد شہر سے متصل نیا گاؤں "آزاد پیر حجنڈو" آباد کیا اور وہاں پر "مدرسہ محمدیہ" کے نام سے علمی درسگاہ قائم کرکے درس وتدریس کاکام جاری رکھا۔خود فرماتے ہیں:

''وكذاكت ادرس في المدرسة المحمدية التي استها في قريق فدرست الفنون بحسب المنضج وكن غالب او قاتي لتدريس الحديث وعلوم من المصطلح وغيره.'' (21) ميس نے مدرسه محربيه ميں نصاب كے مطابق فنون كى كتب يڑھائيں مگر ميں زيادہ طور پر حديث اوراصول حديث كى كتب يڑھاڻا تھا۔

مدرسہ کے منتہی طلبہ کو صحیح بخاری شریف بھی پڑھاتے تھے۔اللہ تعالی نے انہیں فن تدریس میں مہارت تامہ عطاکی تھی۔ جامع اور مختصر الفاظ میں مقصد بیان کر ناتوان ہی کی خصوصیت تھی۔ان کی معلمانہ شفقت، شخصی وجاہت، علمی رعب، تبحر علمی،استحضار اور خلوص سالوں گذرنے کے بعد دلوں پر نقش کالحجر رہتا تھا۔معقولات و منقولات کے امام مانے جاتے تھے۔ہر فن پر انہیں عبور حاصل تھا،اس لئے جو بھی طالبِ علم ان کے پاس کوئی بھی کتاب پڑھنا چاہتا تھا تو انہیں کلیات اور چہتا تھا تو انہیں کلیات اور جزئیات سے بخو بی آگاہ کیا کرتے تھے۔

مدرسہ کے مشہور اساتذہ میں مولانا اللہ بخش تنیو صاحب لاڑکانہ، مولانا عبداللہ کھو کھر رتو ڈیرووالے، مولانا کرم الدین سلفی صاحب، مولانا محمد میں سکونت خاصخیلی صاحب، مولانا محمد بن عبداللہ ظاہری صاحب وغیرہ کے اساء گرامی شامل ہیں۔ چونکہ شاہ صاحب 1975ء میں مستقل طور پر مکہ مکر مہ میں سکونت اختیار کرچکے تھے اور روزانہ حرم شریف مکہ مکر مہ میں تفییر ابن کثیر اور صحیح بخاری پڑھاتے تھے۔ سعودی عرب کی مجلس القصاء الاعلیٰ کے اس وقت کے رئیس اور نامور عالم دین شیخ عبداللہ بن حمید کی در خواست پر پہلے "دار الحدیث الخیریۃ "کہ مکر مہ میں ایک سال، پھر "معبدالحرم المکی" میں دوسال تک تدریس کے فرائض سرانجام دیتے رہے۔ اس اثناء میں دنیا کے ہر حصہ سے ہزاروں تلافہ ہے ان سے علمی استفادہ کیا۔ خصوصًا عرب ممالک سے بیثار طالبِ علم آکر ان کے درس میں شریک ہوتے تھے اور ان سے حدیث کی سند حاصل کرتے تھے۔ اس لئے انہیں شیخ العرب والیجم کے لقب سے یاد کیا جاتا ہے۔ 1978ء میں المل و طن واپس لوٹے تو تبلیغی اور تصنیفی مصروفیات کے باوجود جو بھی طالبِ علم آتا تھا تواسے پڑھاتے تھے۔ آپ کے تلافہ کی فہرست المل و طن واپس لوٹے تو تبلیغی اور تصنیفی مصروفیات کے باوجود جو بھی طالبِ علم آتا تھا تواسے پڑھاتے تھے۔ آپ کے تلافہ کی فہرست بہت طویل ہے، جن میں سے چند کے اساء گرامی اس طرح ہیں:

شخ مقبل بن هادی الوادعی صنعاء یمن، شخ عمر بن مجد بن عبرالله السبنی سابق امام الحرم المکی، شخ حسن حدر الیمانی الصنعانی (سنن تر مذی کے حافظ)، شخ عبدالقادر بن حبیب الله السندی، شخ حمدی عبدالجید السلفی عراقی، شخ علی عام البینی سابق مدیرد دارالحدیث الخیرید نمیة المکرمة، شخ عمد موری شخ حمد موری البار و الدنی بحرین، استاد جامعه اسلامیه مدیده منوره، و اکثر بشارعواد معروف بغداد، و اکثر مین ابنار عواد بغداد، و اکثر محداله السلم بن مجد البار دنی، شخ حمد البار محان بن شخ حمد موری شخ حمد اللاردنی، شخ حمد اللاردنی، شخ حمد البار محداله بخری البار محداله با السلم بن محمد اللاردنی، شخ سیف الرحمان بن مصطفی المکی، شخ نور الله بن شباز البندی، شخ حافظ فتح محد فتحی جسلمی، و اکثر عبدالر حمان بن عبدالجبار الفریوائی العمدی، شخ ابوعبدالرحمان محمد عبدالله السب کویت، شخ جبالاله السبت کویت، شخ جبلانی بن عبدالحبی الاثری الدنوی المنوی محمد المحمد المحمد معروه، و اکثر و صمی الله محمد عبدالله السبر محمد المحمد مدید منوره، و اکثر و صمی الله محمد عبدالله السبر محمد المحمد محمد المحمد معروه، و اکثر و صمی الله محمد عبدالمحمد المحمد معروب بن موری المحمد الله و محمد المحمد المحمد معروب بن موری المحمد محمد المحمد معروب المحمد منوره، و اکثر و صمی الله محمد عبدالمحمد المحمد معروب المحمد المحمد معروب المحمد معروب المحمد معید المحمد معروب المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد معروب المحمد معروب المحمد معروب المحمد معروب المحمد معروب المحمد معروب المحمد المحمد معروب المحمد معروب المحمد المحمد معروب المحمد م

شاہ صاحب تعلیمی، تدریبی، تبلیغی اور تصانیف کے لحاظ سے تادم آخر خدمات سرانجام دیتے رہے۔ بالآسر مؤر خد 8 جنوری 1996ء مطابق ١٦ شعبان ١٣١٢ه هے آپ نے اس فانی دنیا کوالوداع کہا۔ إِنَّا لللهُ وَإِنَّا اِلَيْ دَرِجِعُونَ.

آپ کے بڑے صاحبزادے مرحوم سید محمد شاہ راشدی مدرسہ محمدیہ اور مکتبہ راشدیہ کی نگرانی کرتے رہے لیکن دوسال بعد وہ بھی اپنے مالک ِ حقیقی کو پیارے ہو گئے۔اس وقت سید محمد شاہ کے فرزند سید ابو حمید شاہ، سید نصرت الله شاہ راشدی اور شاہ سعود شاہ راشدی مکتبہ راشدیہ اور "مدرسہ محمدیہ" کی سرپر ستی اور نگرانی کررہے ہیں۔اللہ تعالیٰ اس سلسلہ کو تاقیامت قائم رکھے ، آمین۔

#### فهرست المراجع والمصادر

- بخاری،سیدصالح محمد شاه ڈاکٹر "کلام رشداللہ" مونو گراف ایم. اے،سندھ یونیورسٹی جامشور وحیدر آباد،سندھی ادبی بور ڈ1994ء
  - راشدی سید بدلیجالدین شاه "احوالِ حیاتی " قلمی مکتبه راشدیه آزاد پیر حجندٌ و
  - راشدى حسام الدين پير" الهيون °و · و °ن جون "كراچى انجمن تاريخ سندھ 1981ء
  - سندهی عبیدالله مولانا"التمهید لتعریف ائمة التعبدید "حیدر آباد، سندهی ادبی بور دِ 1976ء
    - شخالطاف "بمبئي منهنجي نا°ر °" حيدر آباد، روشني ببليكيشن 2011ء
- لغاری عبدالقادر مولانا(i) (سند هی ترجمه) شاه ولی الله اور ان کی سیاسی تحریک" مولاناعبیدالله سند هی حیدر آباد سند هی پر نئنگ پریس (ii) مدرسه دار الرشاد 1939ء
   الرشاد کے حالیسوس سالانه جلسه کی مختصر رپورٹ" پیر حجنڈ و مدرسه دارالرشاد 1939ء
  - مدرسه دارالرشاد پیر حجنڈ و انتاثرات رجسٹر
  - ندوی ابوالحن علی سید "پرانے چراع" کراچی مجلس نشریاتِ اسلام
  - نظامانی فتخرسول قاضی "الا جازات السنیة و نقاریرالقر آنیة "( قلمی) قاسمیه لا ئبریری کنژیار و
    - سه مابي"الرحيم "حيدرآ باد2-1965ء
      - ماهنامه "توحيد" كراجي دسمبر 1948ء
    - ماہنامہ"نئیزندگی"کراچی، فروری 1958ء
    - روزنامه "الوحيد" كراجي 30 دسمبر 1927ء
    - ماہنامہ"الولی"حیدرآبادایریل-می 1976ء

#### راجع وحواشي

- (1) "ڳالهيون ڳوٺ وڻن جون"*ڻ*306
- (2) مولاناعبدالقادر لغاري مضمون "مدرسه عاليه دارالرشادبير حجنڈ و"سه مابی الرحيم شاره 20
  - (3) مولاناعبدالله لغارى "مولاناعبيدالله سندهى كى سر گذشت كابل"ص9
    - (4) سیدابوالحن علی ندوی" پرانے چراغ "ص1/186
  - (5) قاضى فتخ الرسول نظاماني "الا جازات السنية و تقارير القرآنية قلمي ص 1-3
- (i) مولاناعبدالقادر لغاری مضمون "الرحیم "شاره 2-1965 (ii) مولاناعبدالقادر لغاری خود نوشت سوانح حیات در کتاب "شاه ولی الله اوران کی سیاسی تحریک" هو کتاب استاه ولی الله اوران کی سیاسی تحریک تحر
- (7) (i) مولاناعبدالقادر لغاری مضمون "الرحیم" (ii) مولاناعبدالوہاب چاچڑ ماہنامہ شریعت سکھر "سوانح حیات نمبر" متعلقہ صفحات (iii) ڈاکٹر مظہر الدین سومر و "تحریکِ آزادی میں علماء سندھ کاحصہ "متعلقہ صفحات (iv) ڈاکٹر سید صالح محمد شاہ بخاری "کلام رشداللّٰد"
  - (8) ۋاكٹرسىد صالح محمد شاە بخارى"كلام رىشداللە"ص 23-24

#### **AUSTRALIAN JOURNAL OF HUMANITIES AND ISLAMIC STUDIES RESEARCH (AJHISR)**

Vol.2, Issue 1, Jan-16 to Jul-16

- (10) تحكيم محمد يعقوب قادري "ميري ياد داشتين "ما پنامه نځي زندگی فروري 1958ء
  - (11) مولانادين محمد وفائي ما پهنامه "توحيد" كراچي د سمبر 1948ء ص 27-28
    - (12) الطاف تُثَّ "بمبئي منهنجي ڀاڪر ۾" *ص*10-22
- (13) مولاناعبدالقادر لغاري" مدرسه دارالر شادكے چالیسویں سالانہ جلسه کی مختصر رپورٹ "ص 1--12
  - (14) مولا ناعبد القادر لغاري خود نوشت سوانح حيات ص 22
  - (15) سیدابوالحن علی ندوی"پرانے چراغ"ص 1/147
  - (16) مولا ناعبد القادر لغاري خود نوشت سوانح حيات ص 22
    - (17) تاثرات رجسٹر مدرسه دارالرشادپیر حجنڈو
  - (18) مولاناعبدالقادر لغاري خود نوشت سوانح حيات ص22
    - (19) روزنامه الوحيد كراجي 30 دسمبر 1927ء

#### **URDU – IMPORTANCE OF MUTUAL SUPPORT IN ISLAM**

اسلام میں کفالت باہمی کی اہمیت – URDU

Sanaullah Bhutto
University of Sindh, Jamshoro, Pakistan

Naheed Arain University of Sindh, Jamshoro, Pakistan

Abdul Hameed Arain University of Sindh, Jamshoro, Pakistan

#### **ABSTRACT:**

Human beings are the creatures which live a social life. In the society, every human being is engaged in working with other fellow human beings in some capacity. If we are isolated from others, it becomes a source of pain and grief. These mutual relationships among the human beings are not only required for effective functioning of the society but also become a source for our joy and happiness. In the Muslim societies, it is absolutely essential to feel for, take care and compassionately deal with the fellow human beings. Several Quranic verses and Ahadith (sayings of the Prophet Muhammad, peace be upon him #) highlight the importance of this deep affection and brotherhood. Even it is said that one is not a true believer until he likes for his brother what he likes for himself. Islam emphasises helping others in a selfless manner. Islam also highlights the spiritual need of those with wealth to give some of it to the needy people of society as it would help them to remember that they are humble before Allah, and that every blessing they have in this life comes from almighty Allah – therefore they must not hoard it, but recognize that He wishes for us to be compassionate and share our provisions with our brothers and sisters in humanity. Indeed, the Quran warns us against the feeling of being proud, or reminding others of the charity and favours we have provided. Welfare and looking after the others and providing for the needs of other human beings are undeniable cornerstones of the Islamic faith and its social system. It is necessary for all Muslims to remember others during their thich and thin.

**Key words:** charity, zakat, mutual support, poor people.

تعارف:

خالق کا ئنات نے انسان کو ایک دوسرے کے لیے پیدا کیا۔ تمام انسان مل جل کر رہتے ہیں اور ایک دوسرے کے کام آتے ہیں۔ جبکہ دوسری مخلو قات صرف اپنے لیے جیتی ہیں۔ حضرت انسان خوشی غمی، دکھ تکلیف میں ایک دوسرے کاساتھ نبھاتا ہے۔انسانی معاشرے میں کچھ لوگوں کو دوسروں

سے صحت ،مال واسباب، عقل ودانش میں برتری حاصل ہوتی ہے۔ مگراس کا بیہ مطلب نہیں کہ وہ دوسروں کو ہی بھول جائے بلکہ اسلام آپس میں باہمی تعاون وہمدر دی کادر س دیتا ہے، بھائی چارہ قائم رکھنے کی تعلیم کاپر چار کیا گیا ہے۔

ہمارے معاشرے میں امداد باہمی کووہ اہمیت حاصل نہ ہوسکی جوایک اسلامی ملک ہونے کی حیثیت سے ہونی چاہیے تھی حالا نکہ امداد باہمی کا درس ہمیں چودہ سوبرس قبل اسلام نے پہنچادیا تھا۔ قرآنِ کریم اور احادیث مبارکہ میں باہمی امداد اور تعاون کی بڑی ترغیب دی گئی ہے۔ مسلمانوں کو ایک دوسرے کابھائی کہا گیاہے ۔

الله تعالى نے مسلمانوں كوناصرف ايك دوسرے كابھائى كہابلكہ باہمى مدداور تعاون كا بھى حكم ديا۔ جيساكہ قرآن مجيد ميں ارشادر بانى ہے: وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوٰى 2

"نیکی اور تقویٰ کے کاموں میں ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرو"۔

اس تعاون اور باہمی بھائی چارے کا نقاضا یہی ہے کہ مسلمان ایک دوسرے کے لیے سہار ابن جائیں۔ یعنی امداد باہمی کے اصولوں کے مطابق زندگی گزاریں۔ساتھ یہ بھی فرمادیا کہ اللہ ایسے لوگوں کو پہند بھی فرماتاہے:

وَٱنْفِقُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيْكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ بِوَأَحْسِنُوا رِ إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ

"اورالله کی راہ میں خرچ کر واور اپنے ہاتھوں اپنے آپ کو ہلاکت میں نہ ڈالواور احسان کا طریقہ اختیار کرو کہ اللہ احسان کرنے والوں کو پیند کرتاہے"

یعنی اگراللہ کی پیندیدگی حاصل کرناچاہتے ہیں تواللہ کی مخلوق کاخیال رکھیں ، کفالت باہمی اور امداد باہمی کے ذریعے ایک دوسرے کی ضروریاتِ زندگی کاخیال رکھیں۔اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ پیندیدہ نیکی ہے ہے کہ ہماری وجہ سے کسی کی زندگی میں خوشی آجائے ،کسی کی تکلیف دور ہوجائے ،قرض کی ادائیگی کا انتظام ہوجائے۔

اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے کہ وہی متقی لوگ بہشت کے باغوں میں اور چشموں کے کناروں پر عیش سے رہیں گے جن کے مال کاایک حصہ دنیا میں غریبوں اور ضرورت مندوں پر خرچ ہوتا تھا <sup>4</sup>۔ جو دولت مندا پنی دولت کاایک حصہ حاجت مندوں کی کفالت پر خرچ کرتے ہیں، وہ اعزاز واکرام کے ساتھ جنت میں داخل ہوں گے <sup>5</sup>۔

قرآن مجید میں مسکین (سفید یوش) کی ضروریات پر توجه دلائی گئی ہے۔ارشادِ ربانی ہے:

لِلْفَقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمُ لَا يَسْلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللّهَ بِهِ عَلِيمٌ

"(اور ہاں تم جو خرج کروگے تو)ان حاجتمندوں کے لئے جو خدا کی راہ میں رکے بیٹے ہیں اور ملک میں کسی طرف جانے کی طاقت نہیں رکھتے (اور ما نگنے سے عار رکھتے ہیں) یہاں تک کہ نہ ما نگنے کی وجہ سے ناواقف شخص ان کو غنی خیال کرتا ہے اور تم قیافے سے ان کو صاف پہچان لو (کہ حاجتمند ہیں اور شرم کے سبب (لوگوں سے (منہ پھوڑ کراور) لیٹ کر نہیں مانگ سکتے اور تم جو مال خرج کروگ کچھ شک نہیں کہ خدااس کو جانتا ہے "6۔

اس آیت مبار کہ میں ایسے ہی لوگوں پر صدقہ و خیر ات کرنے کی تاکید کی گئی ہے۔اور حدیث میں بھی ان لوگوں کا خاص خیال رکھنے کا کہا گیا ہے، کیونکہ عام مانگنے والے تودوسر وں سے مانگ کراپنی ضروریات پوری کر لیتے ہیں، لیکن نہ مانگنے والے محروم لوگ زیادہ حاجت مند ہوتے ہیں، اس لئے قرآن وحدیث میں ان کے بارے میں خصوصی تھم دیا گیا ہے۔

ابوہریرہ درضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم طبی ایک نے فرمایا!

"مسكين وہ شخص نہيں ہے جو كہ ايك لقمہ دولقمہ ايك تھجور دو تھجور كے واسطے لو گوں سے سوال كرتا پھر تاہو۔ لو گوں نے دريافت كيا كہ مسكين كون ہے؟ آپ المرائي اللہ نے فرمايا جس شخص كے پاس نہ تومال ہواور نہ ہى اس كى (مالى) حالت سے لوگ واقف ہوں كہ اس كو صدقہ خيرات ديں "7\_

اور جولوگ يتيموں ومساكين كو كفالت وامداد نہيں كرتےان كے بارےار شادِر بانى ہے كه:

"جومالدارلوگ يتيموں مسكينوں (سفيديوش ضرورت مند) كاخيال نہيں ركھتے، وودولت كے حريص اور پجاري ہيں "8 \_

ر سول الله طنی آیتی و جی بازل ہوئی اور آپ طنی آیتی نے اپنی کیفیت کو اپنی زوجہ محترمہ ام المومنین سیرہ خدیجہ رضی الله عنہا سے بیان فرمایا توانہوں نے شوہر کی پوری زندگی چھ جملوں میں بیان کر دی۔ یہ چھ جملے تمام حقوق العباد سے متعلق تھے اور دوسرے کے کام آنے خدمت کرنے کے ہیں: ہیں:

- (1)آپ صله رحمی کرتے ہیں۔
- (2) ہر سچی بات کی تصدیق کرتے ہیں۔
  - (3) دوسرول كابوجھالٹھاتے ہیں۔
- (4) دوسروں کو کما کر دیتے ہیں (بے سہارا کاسہارا بنتے ہیں)۔
  - (5)مہمان نوازی کرتے ہیں۔
  - (6) ہر حق والے کاساتھ دیتے ہیں۔<sup>9</sup>

ان چھ نکات کے ایک ایک حصہ پر کتاب لکھی جاسکتی ہے ، یہ کہا جاسکتا ہے کہ دین اسلام کی اساس ہی امداد باہمی کے اصولوں پر رکھی گئی ہے۔ ایک دوسرے کی کفالت کرنا، مل جل کر دکھ در دبانثا، ایک دوسرے کی دیکھ بھال کرناہی کفالت باہمی یاامداد باہمی کہلاتی ہے۔

امداد باہمی کا مطلب کسی کو قرض دینا نہیں بلکہ اس کی اس طرح مدد کرنا کہ دوسراا پنے پاؤں پر کھڑا ہو سکے اس کے علاوہ چندافرد مل کرا گرایک دوسرے کی مدد سے، مل جل کر،ایک دوسرے کا سہارا بنیں تواسے بھی کفالت باہمی ہی کہیں گے۔ایک دوسرے کی مدد کرنے کے لیے دین اسلام نہ صرف تعلیم دیتا ہے بلکہ اس کے لیے وٹن اسلام نہ تواسع ہی خوباء تعلیم دیتا ہے بلکہ اس کے لیے وٹن ملک اور اپنے ہی غرباء فقراء مساکین، قرضداروں، مسافروں یعنی ان لوگوں میں تقسیم کردیں جو کہ معاشرے میں نچلے طبقے سے تعلق رکھتے ہیں۔اور یہ حکم قرآن میں متعدد بار دہرایا گیا۔

#### ارشادر بانی ہے:

وَالْمُؤْمِنُوْنَ وَالْمُؤْمِنْتُ بَعْضُهُمْ اَوْلِيَآءً بَعْضِ َ يَاْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقِيْمُوْنَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُوْنَ الزَّكُوةَ وَيُعِلِيْعُوْنَ اللّهَ وَرَسُوْلَهُ ﴿ اُولَٰہِكَ سَيَرَحُمُهُمُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ عَرِيْزٌ حَكِيْمٌ ۔ 10

"مومن مر دوعورت آپس میں ایک دوسرے کے مددگار ومعاون اور دوست ہیں۔ وہ بھلائی کا تھم دیتے ہیں اور برائیوں سے روکتے ہیں۔ نمازوں کی پابندی بجالاتے ہیں زکو قادا کرتے ہیں اللہ کی اور اس کے رسول کی بات مانتے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جن پراللہ تعالی بہت جلدر حم فرمائے گا بیٹک اللہ غلبے والا تحکمت والا ہے "۔

اس کے علاوہ بھی کئی مقامات پرز کواۃ دینے کا حکم دیا گیا ہے اور اس کے بدلے میں آخرت میں بہت بڑے انعامات کی خوشخبری سنائی گئی ہے۔اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی فرمادیا گیا کہ دوسروں کی مدد خفیہ اور اعلانیہ بھی کی جاسکتی ہے:

الْ تُبْدُوا الصَّدَفْتِ فَنِعِمًا هِي ۚ وَانْ تُخْفُوْهَا وَتُؤْتُوْهَا الْفُقَرَاءُ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَيَكَقِرُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّاتِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيرٌ ـ

"اگرتم اپنے صدقات کو ظاہر کرو تو بھی اچھاہے لیکن اگر خفیہ طور پر فقرا کو دو توبہ تمہارے لیے زیادہ بہتر ہے (ایسے صدقات تم سے)تمہاری بہت سی برائیوں کو دور کر دیں گے اور جو عمل تم کرتے ہواللہ ان سے پوری طرح باخبر ہے "۔

فقراءغرباء کی مدد کے لیے یہ بھی واضح کر دیا کہ کہیں تم بیکار اور ناپند چیزیں ہی دوسروں کو نہ دیتے رہو بلکہ صاف طور پر بیان کر دیا گیا کہ اصل نیکی توبیہ ہے کہ تم اپنی پیندیدہ چیزیں اللّٰد کی راہ میں خرج کرو:

لَنْ تَنَالُوا الْبَرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّوْنَ سِ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَانَّ اللَّهُ بِه عَلِيْمٌ.

"تم اس وقت تک اصل نیکی حاصل نه کر سکوگے جب تک وہ کچھ الله کی راہ میں خرچ نه کر وجو تمهیں محبوب ہو۔اور جو کچھ بھی تم خرچ کروگے اللہ اسے خوب جانتا ہے "۔

#### نبی اکرم محمد ملتی این نے فقراء غرباء کے حوالے سے فرمایا کہ:

عن مصعب بن سعد قال رأى سعد رهي أن له فضلا على من دونه فقال النبي على هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم. 13

"کہ ایک مرتبہ سعد بن ابی و قاص کے دل میں خیال آیا کہ ان کوان کے ماتحت لو گوں پر (کسب معاش میں ان سے زیادہ کوشش کرنے کی وجہ سے )فضیلت حاصل ہے، تو نبی ملٹی ایک نظر اللہ کے فرمایا کہ کمزور لو گوں کی وجہ سے مددد کی جاتی ہے،اور رزق دیاجاتا ہے "۔

ابوہریرہ درضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ اللہ علی اللہ عنہ فرمایا کہ:

الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله أو القائم الليل الصائم النهار-14

"بیواؤں اور مسکین کے لئے محنت اور مز دوری کرنے والا اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والا، یا رات بھر عبادت کرنے والے اور دن کو روزہر کھنے والے کی طرح ہے "۔

کفالت باہمی کامطلب صرف یہ نہیں کہ صرف مالی امداد ہی کی جائے بلکہ دینِ اسلام کی تعلیمات کے مطابق اچھاانسان نہ صرف مال سے مدد کرتا ہے بلکہ بوقت ضرورت استعمال کی اشیاء کے ساتھ بھی مدد کی جاسکتی ہے۔

#### قرآن مجيد ميں ارشاد ہوتاہے كه:

اَرَءَيْتَ الَّذِيْ يَكَذِّبُ بِالدِّيْنِ ۚ \$ ﷺ فَذْلِكَ الَّذِيْ يَدُعُ الْيَتِيْمَ ﴿ \$ ۞ وَلَا يَحُضُّ عَلَي طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ ﴿ £ ۞ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّيْنَ ۞ ۞ الَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهُمْ سَاهُوْنَ ۞ ۞ الَّذِيْنَ هُمْ يُرِأَعُوْنَ ۗ ۞ ۞ وَيَمْنَعُوْنَ الْمَاعُوْنَ۔ 15

"کیا تونے دیکھا جو (روز) جزا کو جھٹلاتا ہے۔ یہی وہ ہے جویٹیم کو دھکے دیتا ہے۔اور مسکین کو کھلانے کے لئے ترغیب نہیں دیتا۔ان نمازیوں کے لئے افسوس (اور ویل نامی جہنم کی جگہ) ہے۔جواپنی نماز سے غافل ہیں۔جوریاکاری کرتے ہیں۔اور برینے کی چیز روکتے ہیں "۔

### حضرت ابوہریره رضی الله عنه روایت کرتے ہیں که آپ الله عنه نے فرمایا:

شر الطعام طعام الوليمة يدعى لها الأغنيائ ويترك الفقرائ ومن ترك الدعوة فقد عصى الله ورسوله ﷺ-16

"بدتریں کھاناوہ ولیمہ ہے جس میں دولت مند بلائے جائیں اور فقراء کو نہ بلایا جائے۔اور جو شخص دعوت کو چھوڑ دے تو گویااس نے اللہ اور رسول ملٹے آیکٹم کی نافر مانی کی "۔

یعنی دعوت میں امراء کو توبلا یاجائے مگر غرباء کو چھوڑ دیاجائے۔ یہ بدترین دعوت کی مثال ہے۔ لہذاالیں دعوت سے اور ایسے انداز سے بھی مگر کر ناچاہیے۔ اور دعوت کے آداب میں سے یہ بھی ہے کہ دعوت زیادہ پر تکلف نہ ہو یہ میز بان کے لیے بھی مشکل کا سبب بنتی ہے اور الیں دعوتوں میں کھاناضا کتے ہونے کا اندیشہ بھی ہوتا ہے۔

### ابوہریره رضی الله عندروایت كرتے ہیں كه نبى اكرم المنافیاتیم في ارشاد فرمایا:

دينار أنفقته في سبيل الله ودينار أنفقته في رقبة ودينار تصدقت به على مسكين ودينار أنفقته على أهلك أعظمها أجرا الذي أنفقته على أهلك-<sup>17</sup>

"ایک دینار جہاد فی سبیل اللہ میں خرچ کیا۔ایک دینار غلام کو آزاد کرنے میں خرچ کیا۔ایک دینار مسکین پر صدقہ کیا،اور ایک دینار بال بچوں پر خرچ کیا۔ان میں سب سے زیادہ اجراُس دینار میں ہے جو تونے اپنے بیوی بچوں پر خرچ کیا"۔

#### نتيجه:

مقصودِ اسلام و منشاء یہی ہے کہ تمام انسان بلحضوص مسلمان آپس میں مل جل کر رہیں ، ایک دوسرے کی کفالت وامداد کریں۔ ضرورت کے وقت کام آئیں۔ایک جسم کی مانند ہوں۔امیر ول کے ساتھ ساتھ غریبوں کو بھی اپنی دعوت میں شریک کریں۔ہمارے معاشرے میں ایک عام روش سے بھی دیکھنے میں آئی ہے کہ امراء کی دعوت پر انتہائی اہتمام کے ساتھ جایا جاتا ہے بلکہ انتظار کیا جاتا ہے اور غریب کی دعوت رد کر دی جاتی ہے۔ایسی عادات سے پچناچا ہے کیونکہ اس سے غریبوں کی دل ازاری ہوتی ہے جو کہ اسلامی تعلیمات کے منافی عمل ہے۔

صاحب حیثیت لوگوں کو تاکید فرمائی گئ کہ اپنارد گرد سفید پوش (در میانہ طبقہ) لوگوں کے حالات سے بھی آگاہی رکھیں اور اگران میں سے کوئی قرض یاکسی پریشانی میں مبتلاہے تواس کی بھی مدد کریں۔ مگر ساتھ یہ بھی خیال رکھاجائے کہ ان کی سفید پوشی کا بھر م نہ ٹوٹنے پائے۔

### مراجع واحواشي

1 البيعقى احدين حسين؛ سنن الكبرى البيعقى، مكتبة دار الباز، مكة المكرمه، 1994، كتاب البيوع، باب ماجاء في التدليس وتتمان العيب بالميعي، ح-10515

- 2/المائده/2
- 3 البقره/195
- 4 الذاريات/19
- <sup>5</sup> المعارج/24-26
- 6 البقرة / 273
- 7 نسائي ابوعبدالرحمٰن: سنن نسائي، ناشر اسلامي اكاد مي، لا مور، دسمبر 1985، كِتَابِ الزَّكَاةِ، تَفْسِيرُ الْمِسْكِينِ، ح-4، ح-484
  - 8 الفح /17-20
  - 9 بخاري ابوعبدالله محمد بن اساعيل: الحامع الصحيح بخاري، كمته قد وسيه ، لا مور ، 2004ء ، باب بداءالوحي، ص154
    - 10 التوبه/71
    - <sup>11</sup> البقره /271
    - <sup>12</sup> آل عمران/92
- 13 بخارى محمد بن اساعيل ابوعبد الله: صحيح بخارى، كمتبه قدوسيه، لا مور 2004، كِتَاب الجُهَادِ وَالسِّيرَ، بَاب مَنْ اسْتَعَانَ بالضُّعَفَاءِ وَالصَّالِحِينَ فِي الحُرّْب ، ح-4، ح-2896
  - 14 بخارى محمد بن اساعيل ابوعبد الله: صحيح بخارى، مكتبه قدوسيه، لا بور 2004، كِتَاب النَّفَقَاتِ، بَاب فَصْل النَّفَقَةِ عَلَى الأَهْل ،ق-7، ح-5353
    - <sup>15</sup> الماعون: 1-7
  - 16 بخارى محربن اساعيل ابوعبد الله، الجامع الصحيح بخارى، مكتبه قدوسيه، لا بور، 2004، كِتَاب الذِّكَاح، بَاب مَنْ تَرَكَ الدَّعْوَةَ فَقَدْ عَصَى اللَّهَ وَرَسُولَهُ، ج-6،ح-5177
- 17 مسلم بن الحجاج بن مسلم القشير كالنيبابورى: الجامع الصحيح مسلم ،اسلامى كتب خاند، لا مهور، كِتَاب الزَّكاةِ، بَاب فَصْلِ النَّفَقَةِ عَلَى الْعِيَالِ وَالْمَمْلُوكِ وَإِنْمُ مَنْ صَيَّعَهُمْ أَوْ حَبَسَ نَفَقَتَهُمْ عَنْهُمْ،

2311-2,3-2

#### URDU - IJTEHAD AND ITS NEED IN THE PRESENT TIMES

اجتهاد کی موجوده دور میں اہمیت وضر ورت – **URDU** 

Naheed Arain University of Sindh, Jamshoro, Pakistan

Samina Naz University of Sindh, Jamshoro, Pakistan

#### **ABSTRACT:**

Praise be to Allah Almighty Who created man and placed him on the earth, sent His prophets to guide the mankind and made the Prophet Muhammad PBUH as the last and most of them all, chose Islam to be the religion that would stay applicable for all the times to come. The basic matters of creed in Islam such as tauheed, belief in the prophethood, qadr, paradise and hell, angels etc. are unanimously agreed by all those who belong to Ahlus Sunnah Wal Jamaah. However, in the matters of fiqh, there is room for disagreement. Even in the times of the beloved Prophet Muhammad PBUH there used to be occasional disagreement between the companions. When they could ask the Prophet Muhammad PBUH, they did, but when an opportunity was not available, they use to do ljtihad. However, in order to do the ijtihad, a comprehensive knowledge of Quran, Sunnah and existing body of fiqh is required so that a person can understand the illah or the reason behind the rulings in order to deduce solutions for new problems. This article covers this important concept of ljtihad and explains the relevant requirements regarding how and when to perform this.

Key words: Ijtihad, Islam, Mujtahid, Quran and Hadith

### اجتهاد کی تعریف

اجتہاد ایک اصطلاح ہے جسے شریعت اسلامیہ میں استعال کیا جاتا ہے جس میں ایسے پیش آمدہ مسائل کا حل تلاش کیا جاتا ہے جن کا حل ہمیں قرآن و سنت یااحادیث میں نہ مل سکے۔

### اجتہاد کے لغوی معلی

اجتہاد کے لغوی معنی کوشش کرنے کے ہیں۔ لغت میں اجہاد کا مادہ "ج،ہ،د" ہے اور یہ طاقت، محنت اور کوشش کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔ ہے۔ یہ لفظ ایسی کوشش کے لیے بولا جاتا ہے جس کے ذریعے خوب سوچ سمجھ کر ایک اصولی نتیجہ نکالا جائے۔

اجتہاد کے اصطلاحی معلی۔

اس کے شرعی یا فقہی معنی ہے ہیں کہ کوئی صاحبِ علم و ذکاوت اپنی صلاحیتوں کو صرف کر کے کسی نئی ضرورت کا شرعی حل ا الاش کرے ۔ اس طرح اجتہاد ایک ایسی کوشش ہے کہ اس کے ذریعے کسی نئی ضرورت کا شرعی حل نکالا جاتا ہے۔ اس کے بارے میں اصولیوں کے مختلف اقوال ہیں۔

علامه زبیدی فرماتے ہیں۔

"الاجتہاد بذل الواسع فی طَلبَ الأمر، والمرادبہ رَدُّل الفَضِية مِن طَريق القياس الی الكتاب و السنة" ا اجتہاد كہتے ہیں كسى چیز كى تلاش میں اپنى پورى طاقت خرچ كرنااوراس سے مراد ہے كسى مسله كو قیاس كے واسط سے كتاب وسنت كى طرف لوٹانا۔ قاضى بیناوى اجتہاد كى تعریف کچھ يوں كرتے ہیں۔

" استفراغ الجهد في درك الأحكام الشرعية ".2

احکام شرعیہ کوحاصل کرنے میں پوری طاقت (تمام علمی صلاحیت) کوصرف کرنااجتہادہے۔

علامه ابن حاجب نے اجتہاد کی تعریف اس طرح کی ہے۔

"اَلإِجتهاد اَستَفْراغ اَلفَقِيم الوَ اسع لتحصيل ظن بحكم شرعى"  $^{3}$ 

کسی حکم شرعی کے ظن کو حاصل کرنے کے لیے فقیہ (مجتهد) کا پنی تمام علمی صلاحیتوں کو صرف کرنااجتہادہ۔

علامه ابن جام اجتهاد کی تعریف میں لکھتے ہیں۔

"اَلاِجتهاد لُغۃ بذل الطاقتہ فی تحصیل ذی کلفتہ و اصطلاحاً ذالک من الفقیہ فی تحصیل حکم شرعی ظنی"۔ $^4$ 

اجتہاد کالغوی معنی ہے کسی مشقت طلب کام کو حاصل کرنے کے لیے طاقت صرف کرنا،اوراصطلاحی معنی ہے کسی حکم شرعی نطنی کو حاصل کرنے کے لیے فقیہ کااپن علمی صلاحیتوں کوصرف کرنا۔

علامہ وشانی مالکی نے قاضی عیاض مالکی سے اجتہاد کی پیہ تعریف نقل کی ہے۔

"ألإجتهاد بذل ألوَ اسع في طلب الحق والصواب في النازلة" -5

پیش آمدہ مسلہ میں حق اور صواب کو طلب کرنے کے لیے اپنی علمی صلاحیت کو صرف کرنااجتہاد ہے۔

### فقہاء کے نزدیک مجتہد کی اہلیت کی شرائط

علامه ابوالحن مرغيناني صاحب ہدايه اجتهاد كى شرط بيان كرتے ہوے لكھتے ہيں۔

"ان يكون صاحب حديث لم معرفة بالفقم او صاحب فقم لم معرفة بالحديث لئلا يشتغل بالقياس في المنصوص عليم وقيل ان يكون مع ذلك صاحب قريحة يعرف بها عادات الناس لان من الاحكام ما يبتني عليها  $^6$ 

یہ کہ وہ شخص حدیث میں ماہر ہواوراس کو فقہ کی معرفت ہویاوہ شخص فقہ میں ماہر ہواوراس کو حدیث کی معرفت ہوتا کہ وہ منصوص مسائل میں قیاس نہ کرےاورایک قول بیہے اس کے ساتھ ساتھ وہ ذہین اور طبّاع ہو (یعنی قیاس صیح کر سکتاہو) لو گوں کے عرف اور عادات کو پیچانتاہو کیوں کہ بہت سے احکام عرف پر ببنی ہوتے ہیں۔

احناف کے نزدیک ایک ایسا شخص جسے فقہ و حدیث جیسے علوم پر مکمل دستر سہووہ شخص اجتہاد کی اہلیت پر پورااتر تا ہے اوراس شخص کی ذہانت اور قیاس کی صلاحیت نہ صرف فقہ و حدیث پر ہوبلکہ اس کے ساتھ ساتھ وہ لوگوں کی عرف وعادات سے بھی اچھی طرح واقفیت ر کھتا ہو۔

علامه مشمس الدین مقدسی حنبلی المیت اجتهاد کی شر ائط پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

مجتہدوہ شخص ہے جو کتاب اور سنت کے حقیقت اور مجاز کی معرفت رکھتا ہوا ورام ، نہی، مبین ، مجمل محکم ، متنابہ ، عام ، خاص ، مطلق ، مقید ، نائخ ، منسوخ ، مستثنیٰ اور مستثنیٰ منه کاعلم رکھتا ہوا وراحکام سے متعلق صحح اور ضعیف اور متواتر اور آحاد احادیث کو جانتا ہوا ور قیاس اور اس کی شر اکطاور استغباط کے طریقه کو جانتا ہو وہ فتو گا دینے اور قضاء کا اس کی شر اکطاور استغباط کے طریقه کو جانتا ہو وہ فتو گا دینے اور قضاء کا اہل ہو۔ 7

علامه زین الدین ابن نجیم مجتهد کی شرائط یوں بیان کرتے ہیں۔

او لا يشترط حفظ الجميع القرآن و لالبعض عن ظهر القلب بل يكفى ان يعرف مظان احكامها فى ابوابها فى راجعها وقت الحاجة و لا يشترط التبحر فى هذه العلوم $^{8}$ .

مجہد کے لیے یہ شرط نہیں کہ وہ تمام یا بعض قرآن کا حافظ ہو، بلکہ یہ کافی ہے کی وہ یہ جانتا ہو کی پیش آمدہ مسائل کن ابواب میں ہیں اور بوقت ضرورت ان کی طرف رجوع کرسکے اور اس کے لیے ان علوم میں ماہر اور متبحر ہونا بھی ضرور کی نہیں۔

ڈاکٹر وہبدر خیلی کے نزدیک بھی مجتہد میں ان اوصاف کاہوناضر وری ہے جن اوصاف کاذ کر علامہ زین الدین ابن تجیم

کے ہاں ملتاہے۔

"ولا يشترط ان يكون الفقيم محيطا بكل القرآن و السنة ولا ان يحيط بجميع الاخبار الواردة ولا ان يكون مجتهد في كل المسائل بل يكفي معرفة ما يتعلق بموضوع البحث"<sup>9</sup>

مجتہد کے لیے میہ شرط نہیں ہے کہ وہ تمام قرآن اور سنت ، تمام احادیث اور آثار مر ویہ کاعالم ہواور نہ بیے ضروری ہے کہ وہ تمام مسائل میں مجتهد ہوبلکہ یہ کافی ہے کہ جومسئلہ پیش آیا ہے اس سے متعلق ابحاث کااسے علم ہو۔

درج بالابیان کی گئی مختلف فقہاء کی مجتہد کے لیے سب شرائط قابل لحاظ ہیں اور ان میں زمانے کے پیش نظر ترمیم واضافے بھی کیے جاسکتے ہیں ۔ کیوں کہ نبی پاک ملٹی ہیں تہیں فرمایا چنانچہ دین کے جس موقع پر اس نوعیت کی شرائط کو متعین نہیں فرمایا چنانچہ دین کے جس معاملے میں آپ ملٹی ہیں تم بین فرمایا چنانچہ دین کے جس معاملے میں آپ ملٹی ہیں تر نہیں فرمائی اس میں بغیر کسی ضرورت کے کوئی حد بندی نہیں کرنی چاہیے۔

کیوں کہ عین ممکن ہے کسی معاملے میں متعلقہ شعبے کے ماہر کی رائے نذکورہ شرائط پر پورا اتر نے والے کی رائے سے زیادہ وقع ہو مثال کے طور پر یہ ہو سکتا ہے کہ طب کے کسی معاملے میں ایک ڈاکٹر کا اجتہاد عربی زبان وادب کے کسی فاضل کے کسی اجتہاد کے مقابلے میں زیادہ قرین حقیقت ہو۔ اسی طرح شریعت میں سود کی طرف متعین ہو جانے کے بعد اس کے اطلاق کے معاملے میں کسی ماہر معیشت کی رائے کسی عالم دین کی رائے سے زیادہ بہتر ہو سکتی ہے۔ اس بنیاد پر یہ کہا جا سکتا ہے کہ اجتہاد کے لیے کسی طرح کی کوئی قد عن نہیں ہے یہ دروازہ ہر مسلمان کے لیے اس کی انفراد کی یا اجتماعی حیثیت میں پوری طرح کھلا ہے۔

#### اجتهاد كي ضرورت اورا بميت

اجتہاد کرنے کے لیے یہ جانناضر وری ہے کہ وہ احکام جن کے بارے میں قرآن و حدیث میں واضح بیان کر دیا گیا ہو یعنی ایسے احکامات جن کے بارے میں قرآن و حدیث میں واضح بیان کر دیا گیا ہو یعنی ایسے احکامات جن کے بارے میں کسی قسم کا گمان یاشک وشبہ نہ ہو توالیے معاملات میں مجتہد کے لیے اجتہاد کی ضرورت نہیں ہوتی ہے۔ اور قرآن و سنت سے یہی لیخن قرآن و حدیث میں اس کی وضاحت نہ ہو توالی صورتِ حال میں مجتہد کے لیے اجتہاد کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اور قرآن و سنت سے یہی اجتہاد ثابت ہے۔

موجودہ دور میں ہم اس قدر مسائل میں الجھے ہوئے ہیں کہ ہمیں ہر لمحہ شریعت کے تھم کی ضرورت محسوس ہوتی ہے۔ان حالات میں ہمیں شریعت کا تھم معلوم کیے بغیر خود کو مسائل کے حوالے نہیں کرناچا ہے کیونکہ اس طرح ہم نہ صرف مذہب سے دور ہو جائیں گے بلکہ حالات کا مقابلہ کرنے کے بجائے اسلامی روش سے بھی ہٹ جائیں گے لہذاایک مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اجتہاد کی ضرورت کو پیش نظر رکھے اور کبھی اس سے روگردانی نہ کرے کیونکہ اجتہاد کے بغیرایک مسلمان اینے اسلامی تشخص کو قائم نہیں رکھ سکتا۔

#### قرآن اوراجتهاد

قرآن كريم ميں الله تعالى نے فرمايا۔

وَإِذَا جَآءَهُمْ اَمَرٌ مِّنَ الْأَمْنِ اَوِ الْخَوَفِ اَذَاعُوا بِه ۚ وَلُوّ رَدُّوهُ اِلَى الرَّسُولِ وَالْى أُولِى الْأَمْنِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ يَسْتَنَا بِطُوْنَهُ مِنْهُمْ  $^{10}$ 

" اور جب ان کے پاس امن یا خوف کی کوئی خبر پہنچی ہے تو اس کو مشہور کردیتے ہیں اور اگر اس کو پیغیبر اور اپنے " سرداروں کے پاس پہنچاتے تو شخیق کرنے والے اس کی شخیق کر لیتے"۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے یہ ہدایت دی ہے کہ امن یاخوف کے حوالے سے کوئی نیامعاملہ پیش آجائے توعوام میں اس کی تشہیر کرنے کے بجائے پہلے ایسے لوگوں کے سامنے پیش کیا جائے جواس کی گہرائی تک پہنچ کر اس سے نتائج اخذ کر سکتے ہیں اور ان کی رہنمائی میں بات کو آگے چلا یا جائے۔اس کا مطلب سے ہے کہ کوئی بھی نیامسئلہ یاواقع پیش ہو تو پہلے اس کے بارے میں متعلقہ ماہرین کی رائے لی جائے اور پھر اسے عوام کے سامنے لا یا جائے، ورنہ مسئلہ براہ راست عوام کے سامنے لانے سے خرائی پیدا ہو سکتی ہے۔

ایک اور آیت میں اللہ تعالی ار شاد فرماتاہے۔

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوَّا اَطِيَعُوا اللهِ وَاطِيَعُوا الرَّسُولَ وَاُولِي الْاَمْرِ مِنْكُمٌ ۚ فَاِنْ تَنَازَ عَثُمَ فِي شَيَءٍ فَرُدُّوهُ اِلَى اللهِ وَالْمَرِ لَا اللهِ وَالْمَرِ لَا لِكَ خَيْرٌ وَّاحَسَنُ تَاُويُلًا 11

"اے ایمان والو! فرماں بر داری کر واللہ کی اور فرماں بر داری کر ورسول ملٹی آئی کی اور اُولیے الْا مُٹر (علماء وفقہاء) کی جوتم (مسلمانوں) میں سے ہوں، پھرا گر جھگڑ پڑوکسی چیز میں تواسے لوٹاؤاللہ (کے کلام) اور رسول (کی فرمان) کی طرف،اگرتم ایمان (ویقین) رکھتے ہواللہ پر،اور قیامت کے دن پر، بیرائر ہے ہوں، پر، بیربات اچھی ہے اور بہت بہتر ہے اس کا انجام"

اس آیت میں چاروں دلیلوں کی طرف اشارہ ہے:

أَطِيْعُوا اللهَ سے مراد "قرآن" بے

اَطِيْعُوا الرَّسنُولَ عمر اداستَّت "ب

أولِي الْأَمْرِ سے مراد "علماء وفقهاء "ميں

ان میں اگراختلاف و تنازع نه هو بلکه اتفاق هو جائے تواسے "اجماعِ فقهاء" کہتے ہیں.

لیعنی اجماعِ فقهاء کو بھی مانو. اورا گران اُولِی الْاَهْرِ (علاء وفقهاء) میں اختلاف ہو توہر ایک مجتهد عالم کااپنی رائے سے اجتهاد کرتے اس نے غیر واضح اختلافی مسلے کاقر آن وسنّت کی طرف لوٹانااور استنباط کرنا"اجتهادِ شرعی" یا" قیاسِ مجتهد" کہتے ہیں.

اس آیت میں "اولو الامر" کی اطاعت کے تھم کے بعد اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد کہ "پھر اگر کسی چیز میں جھگڑ پڑوتو اس کو لوٹاؤ اللہ اور رسول کی طرف" یہ تھماس بات کی دلیل ہے کہ اولو الامر سے مراد علماء و فقہاء ہیں۔ جس مسلے میں ان کا اتفاق و اجماع ہوجائے وہ بھی قرآن و سنّت کی بعد قطعی دلیل و تھم ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو ان کی اطاعت کا تھم دیا "پھر اگر جھگڑ پڑو کسی چیز میں" فرماکر اولو الامر کو تھم دیا کہ جس معالمہ میں ان کے درمیان اختلاف ہو اسے اللہ کی کتاب اور نبی کی سنّت کی طرف لوٹادو، یہ تھم علماء و فقہاء ہی کو ہوسکتا ہے، کیونکہ عوام الناس اور غیرعالم کا یہ مقام نہیں ہوتے کہ کتاب اللہ و سنّت کی طرف کسی معالمہ کو لوٹانے کا کیا طریقہ ہے۔ لیے کہ وہ اس بات سے واقف نہیں ہوتے کہ کتاب اللہ و سنّت کی طرف کسی معالمہ کو لوٹانے کا کیا طریقہ ہے۔

قرآن کریم کی ایک اور آیت میں اللہ تعالیٰ کاار شادہے۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ـ 12

"اے دیدہ بینار کھنے والو، عبرت حاصل کرو"۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مخاطب ہی اہل بصیرت کو کیا ہے۔ "یا اُولِی الْاَبْصَارِ۔"جس کے معنی ہیں اے اہلِ بصیرت! یا اے دیدہ بینار کھنے والو! چنانچہان ہی کوار شاد ہوا ہے کہ تم عبرت حاصل کر و، عبرت حاصل کرنے کے لیے گہری نظر در کار ہوتی ہے ظاہر ہے عبرت بھی انسان اسی حالت میں حاصل کرتاہے کہ جب اس میں درست راستہ تلاش کرنے کی جستجو موجود ہوتی ہے چنانچہ اس آیت میں یہ تھم مضمرہے کہ عزم جستجو پیدا کر و۔اس کام

کے لیے بصارت ہی نہیں بصیرت بھی درکار ہوتی ہے۔ چنانچہ اس ہدایت کے پورے معنی سمجھے جائیں تو ظاہر ہوتا ہے کہ حالاتِ دنیا سے عبرت، بصیرت کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتی۔اس آیت سے قیاس کے جمت ہونے پراشد لال کیا گیا ہے۔

#### احاديث نبويه اوراجتهاد كي اجازت

اجتہاد کے بارے میں سب سے مشہور حدیث حضرت معاذبن جبل کی ہے جب نبی کریم التھائیل نے انہیں یمن کا حاکم بناکر بھیجا جس کی سند ہمیں سنن ابوداؤد میں ملتی ہے۔

"عَنْ مُعَاذٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ مُعَاذًا إِلَى الْيَمَنِ فَقَالَ كَيْف تَقْضِي فَقَالَ أَقْضِي بِمَا فِي كَتَابِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي سُنَّةِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي سُنَّةِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَجْتَهِدُ رَأْبِي وَلَا رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَجْتَهِدُ رَأْبِي وَلَا اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَهُ ، وَقَالَ : الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي وَقَقَ رَسُولَ رَسُولِ اللهِ لِمَا يُرْضِي رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَهُ ، وَقَالَ : الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي وَقَقَ رَسُولَ رَسُولِ اللهِ لِمَا يُرْضِي رَسُولَ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَهُ ، وَقَالَ : الْحَمْدُ لِلهِ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِهِ اللهِ ال

جب حضور اکرم طُنُّمِیْآیِم نے حضرت معاذ کو یمن کا عاکم بنا کر سیجنے کا ارادہ کیا تو آپ طُنُیْآیِم نے فرمایا تم کس طرح فیصلہ کرو گے جب تمہارے پاس کوئی مقدمہ پیش ہو جائے، تو انہوں نے فرمایا کہ اللہ کی کتاب سے فیصلہ کروں گا آپ طُنُّمِیْآئِم نے فرمایا اگر متم اللہ کی کتاب سے فیصلہ کروں گا آپ طُنُمِیْآئِم نے فرمایا کہ تم اللہ کی کتاب میں وہ مسئلہ نہ پاؤ تو فرمایا کہ رسول اللہ طُنُمِیْآئِم کی سنت کے مطابق فیصلہ کروں گا آپ طُنُمِیْآئِم نے فرمایا کہ این رائے سے اجتہاد کروں گا اور اس میں کوئی کی کوتاہی نہیں کروں گا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کے سینہ کو تھیکا اور فرمایا کہ اللہ بی کیلیے تمام تعریفیں ہیں جس نے اللہ کے رسول کے قاصد (معاذ) کو اس چیز کی توفیق دی جس سے رسول اللہ راضی ہیں۔

اس حدیث سے ہمیں بیہ معلوم ہوتا ہے سب سے پہلے ہمیں قرآن وسنت کی طرف رجوع کرناچا ہیے اگران مسائل یلاحکامات کاذکر ہمیں قرآن یا حدیث میں نہ ملے توان مسائل واحکامات میں ہمیں اجتہاد کرنے کی اجازت ملتی ہے۔

#### مجتدك لياجر

اجتہاد کی اجازت کے بعد ہمیں یہ دیکھناہو گاکہ اس کی اجازت ہر خاص وعام کو ہے یا نہیں صحیح مسلم کی حدیث میں بتایا گیا ہے کہ حاکم کا مجتہد ہو ناضر وری ہے جو عالم ہواور فیصلہ کرنے کی صلاحیت رکھتا ہواورا گراس کا فیصلہ صحیح ہے تواس کو دواجر ملیں گے ایک اجراس کے اجتہاد کا ہو گااورا یک اجراس کی اصابت رائے کااورا گراس کا فیصلہ غلط ہے تواس کو صرف اپنے اجتہاد کااجر ملے گا۔

"عَنْ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: "إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ، ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ، ثُمَّ أَخْطَأَ فَلَهُ أَجْرٌ "<sup>14</sup>

عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا، آپ طَنَّهُ اَیْنِم نے فرمایا کہ جب حاکم کوئی فیصلہ اپنے اجتہاد سے کرے اور فیصلہ صحیح ہو تو اسے دہرا ثواب ملتا ہے اور جب کسی فیصلہ میں اجتہاد کرے اور غلطی کر جائے تو اسے اکہرا ثواب ملتا ہے۔

ہر عام شخص اجتہاد کرنے کا اہل نہیں بلکہ ایسی قابل اعتبار علمی شخصیت جو اپنے کسی شاگرد کی دینی علم و سمجھ میں گہرائی اور مہارت پر کھ لینے کے بعد اجازت دے۔ اس سے مراد ایسا حاکم جو عالم ہو تھم دینے کے لائق ہو اور جاہل کا تھم دینا درست نہیں، اگر وہ تھم کرے گا تو گناہگار ہوگا۔

#### غزوه بنوقر يظه اور صحابه كااجتهاد

غزوہ احزاب سے والی پر آپ ملٹی آیٹی نے صحابہ سے فرمایا تھا کہ کوئی آدمی عصر کی نماز نہ پڑھے جب تک کہ بنو قریظہ میں نہ پڑنچ جائے۔ اکثر صحابہ کرام نے آپ ملٹی آیٹی کے مطابق عمل کرتے ہوئے بنی قریظہ میں عصر کی نماز ادا کی اور وقت کی تاخیر کی کوئی پروا نہیں گ۔ جبکہ باقی صحابہ کرام نے اجتہاد کیا اور آپ کے ارشاد کا بیہ مطلب لیا کہ بنو قریظہ ہی میں عصر پڑھنا مقصود نہیں ہے؛ بلکہ مقصود جلدی پنچنا ہے۔ چنانچہ ان لوگوں نے دوران سفر عصر کی نماز پڑھ لی۔

" عَنِ ابْنِ عُمَرَ ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَنَا لَمَّا رَجَعَ مِنْ الْأَحْزَ ابِ: "لَا يُصَلِّينَّ أَحَدُ الْعَصْرَ إِلَّا فِي بَنِي قُرَيْظَةَ"، فَأَدْرَكَ بَعْضَهُمُ الْعَصْرُ فِي الطَّرِيقِ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نُصَلِّي حَتَّى نَأْتِيَهَا، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلْ نُصَلِّي مَتَّى نَأْتِيَهَا، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلْ نُصَلِّي لَمْ يُرَدْ مِنَّا ذَلِكَ، فَذُكِرَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمْ يُعَنِّفْ وَاحِدًا مِنْهُمْ" <sup>15</sup>

عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے کہا کہ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم غزوہ خندق سے فارغ ہوئے تو ہم سے آپ ملی آئیلم نے فرمایا کوئی شخص بنو قریظہ کے محلہ میں پہنچنے سے پہلے نماز عصر نہ پڑھے لیکن جب عصر کا وقت آیا تو بعض صحابہ نے راستہ ہی میں نماز پڑھ لی اور بعض صحابہ نے کہا کہ ہم بنو قریظہ کے محلہ میں پہنچنے پر نماز عصر پڑھیں گے اور پچھ حضرات کا خیال سے ہوا کہ ہمیں نماز پڑھ لینی چاہیے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا مقصد سے نہیں تھا کہ نماز قضاء کر لیں۔ پھر جب آپ سے اس کا ذکر کیا گیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی پر بھی ملامت نہیں فرمائی۔

اس سے علاءامت نے یہ اصول اخذ کیا ہے کہ علائے مجتہدین جو حقیقتاً مجتہد ہوں اور اجتہاد کی صلاحیت رکھتے ہوں ان کے اقوال مختلفہ میں سے کسی کو گناہ اور منکر نہیں کہاجاسکتا، دونوں فریقوں کے لیے اپنے اپنے اچتہاد پر عمل کرنے میں ثواب لکھاجاتا ہے۔

#### سعی کی شر وعات صفاسے شر وع کرنے پراجتهاد

اجتہاد خود نبی کریم ملی المام نے المجھی کیاجس کی حدیث ہمیں جامع تر مذی میں ملتی ہے۔

"عَنْ جَابِرٍ قَالَ لَمَّا قَدِمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَكَّةَ دَخَلَ الْمَسْجِدَ فَاسْتَلَمَ الْحَجَرَ ثُمَّ مَضَى عَلَى يَمِينِهِ فَرَمَلَ تَكَلَّأً وَمَشَى أَرْبَعًا ثُمَّ أَتَى الْمَقَامُ فَقَالَ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى فَصَلِّى وَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ وَالْمَقَامُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْبَيْتِ ثُكَةً أَنَى الْمَقَامُ فَقَالَ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى فَصَلَّى وَكُعْتَيْنِ وَالْمَقَامُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْبَيْتِ ثُمَّ الْمَدُونَ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ قَالَ وَفِي ثُمَّ أَنَى الْمَدِيثُ وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ قَالَ وَفِي الْبَابِ عَنْ ابْنِ عُمَرَ قَالَ أَبُو عِيسَى حَدِيثُ جَابِرٍ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ" ـ 16

حضرت جابر سے روایت ہے کہ جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مکہ تشریف لائے تو مسجد حرام میں داخل ہوئے اور جمر اسود کو بوسہ دیا، ۔ پھر داہنی طرف چل دیئے (یعنی طواف شروع کیا) تین چکر بازؤوں کو تیز تیز ہلاتے ہوئے پورے کئے اور چاروں میں (اپنی عادت کے مطابق) چلے پھر مقام ابراہیم کے پاس آئے اور آیت کریمہ (وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِیمَ مُصلَّی۔ مقام ابراہیم کو نماز کی جگہ بناؤ۔ البقرة 2: 125) پڑھ کر دو رکعتیں پڑھیں اس وقت مقام ابراہیم آپ اور بیت اللہ

کے درمیان تھا۔ پھر حجر اسود کی طرف آئے اور اسے بوسہ دیا۔ پھر صفا کی طرف چلے گئے، راوی کہتے ہیں میرا خیال ہے کہ آپ نے یہ آپ پڑھی (إِنَّ الْصَلَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ البَقْرة 2: 158) یعنی صفا اور مروہ اللہ کی نشانیوں میں سے ہیں۔ اس باب میں حضرت ابن عمر سے بھی روایت ہے۔ امام عیسیٰ ترمذی فرماتے ہیں کہ حدیث جابر حسن صحیح ہے۔ امال علم کا اسی پر عمل ہے۔

اس حدیث میں نبی طَنَّ اَیْنَمْ نے قرآن مجید سے استدلال کرتے ہوئے کہا کہ قرآن کی آیت (إِنَّ الْصَفَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ البقرة 2: 158) میں صفاکاذ کر پہلے کیا گیا ہے اس لیے سعی کی شروعات ہم صفاسے کریں گے۔

#### کیااجتهاد کادر وازه بند ہو چکاہے

اجتہاد نبی کریم ملی آیتہ کے دور سے ہوتا آیا ہے جن کاذکر احادیث سے ہمیں ملتا ہے اس کے بعد صحابہ کرام کے دور میں بھی اگر کوئی مسئلہ پیش آجاتا تو سب سے پہلے اسے قرآن میں خالتا اگر قرآن میں نہ ملتا تو پھر سنت رسول ملی آئیہ میں اورا گران دونوں میں نہ ملتا تو پھر اجتہاد کیا جاتا اسی اصول کے مطابق نئے پیش آمدہ مسائل کے فیصلے ہوتے رہے صحابہ کرام براہ راست چشمہ نبوت سے فیض یاب شے اور جناب نبی کریم ملی آئیہ کے مزان اور سنت کواچھی طرح سمجھتے تھے اس لیے اجتہاد کے حوالے سے کسی واضح در جہ بندی، اصول وضوابط اور دائرہ کار کے تعین کی زیادہ ضرورت محسوس نہیں کی گئی۔ البتہ بعد کے ادوار میں اجتہاد کے اصول و قوانین کی پابندی کرتے ہوئے عملی دائروں میں اجتہاد کا اصول و قوانین کی پابندی کرتے ہوئے عملی دائروں میں اجتہاد کا اسلیلہ بدستور جاتا رہا۔

ان ہی اصولوں کو مد نظر رکھتے ہوئے مجتہدین اور آئمہ کرام کے اجہتادات کی بدولت منظم فقہی مکاتب فکر وجود پاگئے جنہیں آج حنی، مالکی، شافعی، حنبلی اور دیگر عنوانات کے ساتھ یاد کیاجاتاہے ۔اجتہاد کا دروازہ کسی کے کہنے پر بند نہیں ہو جاتا بلکہ ضرورت پوری ہوجانے پراس مسئلہ پر اجتہاد کی ضرورت باقی نہیں رہتی البتہ اجتہاد کا عمل ان ہی دائروں میں ہوتا چلا آرہا ہے اور تاقیامت ہوتارہے گا۔

#### موجوده صدی اور اجتهادی ادارے۔

اسلامی فقہ کے لحاظ سے سب سے پہلے حکومت مصر نے 1936ء میں ایک بور ڈ تشکیل دیا جس نے مختلف فقہی مسالک اور فقہاء کے انفراد ی اجتہادات میں سے ایسی آراء کو منتخب کیا جود ور حاضر کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ ہواور انسانی ضرور توں کو پورا کر سکے۔

اس کے بعد 1935ء میں شام نے بھی اسلامی فقہ کی طرف قدم اٹھایا۔ 1948ء میں منعقد ہونی والی و کلاء کی بین الا قوامی کا نفرس نے انٹر نیشنل لا رُز ایسوسی ایشن کو یہ سفارش کی کہ اسلامی قوانین اور دیگر قوانین کے مابین مطالعے کور واج دیاجائے تاکہ پوری دنیااس فقہ سے مستفید ہو سکے۔

1951ء میں قانون کے متقابل مطالعہ کی بین الا قوامی اکیڈ می کے شعبہ قوانین مشرق کی ایک کا نفرس ہفتہ فقہ اسلامی کے نام سے پیرس میں منعقد ہوئی۔ 1952ء میں دمشق میں ہونے والی انسداد جرائم کا نفرس نے بھی حکومتوں سے اپیل کی کہ جرائم کی روک تھام کے لیے اپنے قانونی نظام کو اسلامی شریعت سے قریب ترکریں۔ 1951ء میں پیرس میں بین الا قوامی اکیڈ می برائے مطالعہ قوانین نے ایک بورڈ تشکیل دینے کی خواہش ظاہر کی جو فقہ اسلامی کی ڈکشنری تیار کرے جس میں فقہی مباحث کانہایت آسان اور ملکے پھلکے انداز میں تعارف کرادیاجائے۔ 17

1929ء میں مصر میں حفی، ماکی، شافعی او رصبلی اہل علم کی ایک جماعت کی سفارشات پر وضع کیے جانے والے ایک قانون کے ذریعے ایک وقت کی متعدد طلاقوں کو قانوناً ایک ہی طلاق شار کیاجاتا ہے۔ اسی قسم کا قانون سوڈان میں 1935ء میں، کا درن میں 1951ء میں، عراق میں 1950ء میں، عراق میں 1959ء میں، عراق میں 1950ء میں نافذ کیا گیا۔

### عصر حاضر کے چند اہم اجتہادی مسائل۔

عصر حاضر میں حالات کے اتار چڑھاؤ، نسل انسانی کے معاشر تی ارتقاء، زمانہ کے تغیرات، سائنسی انکشافات ، تکنیکی ایجادات ،طبی مشاہدات اور مشین مصنوعات نے صرف ایک جہان نو کی ہی تغمیر نہیں کی بلکہ بہت سے اجتہادی مسائل کو بھی جنم دیا ہے۔ ساجیات، عمرانیات اور بشریات میں نئے نئے تصورات پیدا ہوگئے ہیں۔ آئے آج کے دور میں درپیش اجتہادی مسائل کا ایک مختصر جائزہ لیتے ہیں۔

#### وینی مدارس۔

دینی مدارس میں عصری علوم کی شمولیت ،اسلامی کیلنڈر، مشینی ذبیجہ ،انتہا پیندی اور جہاد کے نام پر خود کش حملوں کی شرعی حیثیت جیسے اہم مسائل پر انتہائی توجہ کی ضرورت ہے۔

### ریاست میں پیش آنے والے مسائل۔

اسلامی ریاستوں میں رویت ہلال ، فضائی سفر میں نمازوں کی ادائیگی اور روزے کا دورانیے، ذرائع ابلاغ میں تصویر وغیرہ، اسلامی ریاست میں طرزِ حکومت ، شورائیت ، طرزا نتخاب، عدالتی نظام ،احتباب کے ادارے ،ریاستی اداروں کے باہمی تعلقات اور حدود، آئینی مسائل ،غیر مسلم اقلیتوں کے حقوق، خاتون کی حکمرانی، عدلیے، انتظامیہ اور مقننہ کی خود مختاری ، بنیادی حقوق، نفس جمہوریت، جاگیر داری، ارتکاز دولت، نفع کی حدود کا تعین، کارخانے کے منافع میں کارکنوں کا حصہ ، ٹیکسیشن اور زکوۃ وعشر جیسے موضوعات غورو فکر کے منتظر ہیں۔

## معاشرتی زندگ۔

معاشرتی زندگی میں عورتوں کے حقوق ،شرعی طلاق کی نوعیت ،دیت اور شہادت،انٹرنیٹ اور ٹیلی فون پر نکاح وطلاق ،نومسلم بیوی اور غیر مسلم خاوند، یانومسلم خاوند اور غیر مسلم بیوی کی نوعیت،اس کے علاوہ بے شار مسائل ہیں۔

### طب کی دنیا میں۔

خون کی منتقلی، اعضاء کی پیوند کاری ،آنکھوں کے عطیات ، فیملی پلاننگ ،کلوننگ، ٹیسٹ ٹیوب بےبی،ضبط ولادت کی مختلف صور تیں ،پلاسٹک سر جری ،ایڈز سے متعلق مسائل اس کے علاوہ بے شار طبتی موضوعات کا ہمیں سامنا ہے۔

اگر امت مسلمہ کے اوپر پیش کردہ موضوعات کو دیکھا جائے تو ذہن اس بات کا فیصلہ کرتا ہے کہ یہ سب امور محل اجتہاد ہیں ان کے لیے اجتماعی اجتہاد کی ضرورت ہے۔



درج بالا بحث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اجتہاد کی ضرورت ہر دور میں رہی ہے اور اس کی رہنمائی ہمیں قرآن وسنت سے ملتی ہے۔اجتہاد کاسلسلہ دور نبوت ، صحابہ کرام ، تبع تابعین اور آئمہ کرام سے لے کر دور حاضر تک جاری ہے اور آنے والے دور کے مسائل کو مد نظر رکھتے ہوئے امید ہے کہ مستقبل میں بھی جاری رہے گا۔ یہ سلسلہ کسی کے بند کرنے سے ہواہے اور نہ ہوگا کیوں کہ فکری جدوجہد یااجتہاد ہی ایک ایک راہ ہے جس پر چل کر ہم اپنے فکری بحران پر قابو پاسکتے ہیں۔

# مراجع واحواشي

```
1 ملای زبیدی، تاجی العروس، ختیق عبد المام تجرمارون، مطبوعه مطبعه یحومت الکویت بین بنا عت درج نبین، ج7، ص539 -
علاقی بیدی، تاجی العروس، ختیق عبد سلام تحدید کون، مطبوعه مطبعه عومت الکویت بین اثنا عت درج نبین، ج7، ص539 -
```

<sup>2</sup> قاضى ابوالخير عبدالله بن عمر بيناوي، منهاج الوصول الى علم الاصول، مطبوعه مطبع اميريه كبري بولاف مصر، 1316هـ،ج 3، ص284-

<sup>3</sup> علامه جمال الدين اسنوي، نهايت السئول على بامش التقرير والتجيرة، مطبوعه مطبع اميريد كبرى بولاف مصر، 1316هه، ج3، ص286-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> علامه كمال الدين ابن بهام ، التحرير ، مطبوعه مطبع اميريه كبري بولاف مصر، 1316 هه ، 35 ، ص 229 \_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> علامه ابوعبدالله محمد بن خلفاوشانی مالکی،ا کمال اکمال المعلم، مطبوعه دار ککتبالعربیه بیروت، من اشاعت درج نهیں، ج5، ص15-

<sup>6</sup> علامه ابوالحن على بن ابي بكر مرغيناني، بدابيه اخرين، مطبوعه مكتبه شركة علميه ملتان، من اشاعت درج نهين، ص 132-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> علامی تنش الدین مقدی، کتاب الفروع، مطبوعه عالم کتب بیروت، 1388 هـ، 62، ص 425 ـ

<sup>8</sup> علامه زين الدين ابن نجيم ، البحر الرائق ، مطبوعه مطبعه علميه مصر ، 1311 هـ ، 62 ، ص 364 ـ 8

<sup>9</sup> ڈاکٹر وہبیر رخیلی،الفقہ الاسلامی وادلتہ،مطبوعہ دارالفکر بیر وت،1405ھ،ج6،ص484۔

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> النِّسَاء 4 : 83

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> النّسَاء 4 : 59

<sup>2 : 59</sup> سورة الحَشْر 2 : 5

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> امام ابوداؤد سلیمان بن اشعث، سنن ابوداؤد ، ج 3 ، مطبع رومی پبلیکیشنز اینڈیرینٹر زلا ہور 2002 ، باب قضامیں اجتہاد کرنا، ص78 ۔

<sup>14</sup> علامه غلام رسول سعيدي، شرح صحيح مسلم ، ج خامس ، مطيع روي پبليكيشنزاينډير نفر زلا بور 2010ء ، باب حاتم صحيح فيصله كرپ باغلطاس كواجر ملتابي ، حديث 4373 ، ص 145-

<sup>15</sup> بخاری محمد بن اساعیل ابو عبدالله، صحیح بخاری مکتبه تر جمان 4116ار دوبازار جامعه متجد د بلی 2004، ج2، باب صلوة الطالب والمطلوب را کباویماء، حدیث 946، ص 115-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> تر مذي امام ابوعيسي محمر بن عيسي ، جامع تر مذي ، مكتبة العلم 18-ارد و بازار لا بهور ، ج1 ، باب سعي صفاسة شر وع كرناجيا يبيع ، حديث 845 ، ص 471 ـ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ۋاكٹر محمد رواس قلعه حه، فقه حضرت عمر ،اداره معارف اسلامي لا ہور، ص 8

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> حافظ صلاح الدين يوسف،ايك مجلس كي تنين طلاقين اوران كاشر عي حل، مطبع دارالسلام، لا بور، ص ٢١٩ ـ

# URDU - OPPORTUNITIES FOR INCREASES IN LIVELIHOOD IN THE LIGHT OF QURAN AND SUNNAH



Zainul Abideen Sodhar University of Sindh, Jamshoro

Sanaullah Bhutto University of Sindh, Jamshoro

Anas Rajpur University of Sindh, Jamshoro

#### **ABSTRACT:**

In Arabic, rizq means 'what is bestowed forever' and it can denote all types of bounties. Allah swt has not only created these bounties and favors for us but also given us the means and ways by which we can earn an increase in his favors the rizq. The first and the foremost among these ways is taqwa which guides us to be mindful about whatever our body does and whatever our mind thinks. Then comes the repentence which wipes of our sins and replaces them with the good deeds. Other deeds such as propagation of hadith, loving the Quran, making oneself free for the remembrance of Allah, visiting the house of Allah for hajj and umrah and other good deeds also result in increase and abundance. Allah swt not only tied this reward to the matters of worship but also added societal and social factors. Such factors and keys include marrying, spending in the way of Allah, spreading peace and salam in the society, being compassionate and loving each other and dining together. Islam, the most beautiful religion, if practiced the way it is intended to be practiced makes this world a beautiful place to live and earns us a beautiful place to reside in the here-after.

Keywords: Taqwa, Rizq, Tawbah, Peace

اردویس رزق کااطلاق کھانے پنے کی چیزوں پر ہوتا ہے۔ عربی معلی عطاء کرنا" ہمیشہ ملنے والی چیزاور کو نصیب کہاجاتا ہے۔ مفر داللغات میں امام اصفھانی فرماتے ہیں۔ فمعنی الزرق العطاء المجاری تارہ دنیو یا تارہ اخرویا(1)

یعن ہمیشہ ملنے والی چیز کو کہاجاتا ہے، دنیوی ہوں یا خروی اور کبھی نصیب بخت پر بھی اسکااطلاق ہوتا ہے یا کھانا یاغذاجو پیٹ بھرے، یا پھر ماہوار کبھی تنخواہ کو بھی رزق کہاجاتا ہے۔ وانفقوا ممارزقنا کم من قبل ان یاتی احد کم الموت(2)

ترجمہ: -اورجورزق اللہ تعالی نے تمہیں دیا ہے ان سے خرچ کروموت آنے سے پہلے۔
اس رزق سے مرادمال جاہ منصب اور بہت کچھ ہے جواس نے بخشا ہے۔ رزق نصیب کے معلی کیلئے بھی آتا ہے۔
اس رزق سے مرادمال جاہ منصب اور بہت کچھ ہے جواس نے بخشا ہے۔ رزق نصیب کے معلی کیلئے بھی آتا ہے۔
اس رزق ہے مرادمال جاہ منصب اور بہت کے ہوں (3) اورجواللہ تعالی تمہیں رزق دیتا ہے تم اسے جھٹلاتے ہو۔
و می السماء رزق کم وما تو عدون(4)

ترجمہ: -اور آسان میں آیکارزق ہے اور جو قیامت کا وعدہ دیاجاتاہے

یہاں رزق سے مراد برسات ہے اسکے علاوہ فرمان الی بیہ ہے کہ

ونزلنا من السماء ماء مباركارزقا للعباد واحيينا به بلدة ميتا(5)

بعض مفسریں نے اس کی تاویل آسمان کی ہے۔ رزق سے مراد بخت اور تقزیر ہے جو اوپر آسمان سے نازل ہو تاہے۔ رزق غذا کے معلیٰ میں بھی آیا ہے۔ اصحاب کھف نے ساتھی کو کہا کہ: فلیا تکم برزق منه ولیتطلف(6) رزق لاؤیعلی کھانالاؤ

ایک اور آیت میں ہے۔والنحل باسقات کھا طلع نضید رزقا للعباد۔اور کھجوریں بلنداور واسطےان کے گوشے ہیں تہہ بندول کیلئے رزق قرآن مجید میں صرف غذا کے معلی میں نہیں ہے بلکہ ہر نعمت اس سے مراد لیاجا سکتا ہے۔ار شاد باری تعالی ہے:

ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله امواتا بل احياء عند ربحم يرزقون (7)

ترجمہ: مت گمان کرو(ان لوگوں) ان پر جواللہ تعالیٰ کے راہتے قتل کئے گئے ہیں مر دہمت سمجھو بلکہ یہ زندہ ہیں۔اللہ کے ہاں انکورزق دیاجاتاہے.

اس سے مراد آخرت کی مکمل نعمتیں ہیں۔ایک اور آیت بھی اسکی تاکید کرتی ہے

-ان الله هو الزراق ذوالقوة المتين(8) ترجمه بي شك الله تبارك وتعالى رزاق اور بهت طاقت والي بين

یہاں عموماہر نعمت مراد ہے۔اللہ تبارک و تعالی نے سور ة رحمٰن میں بار بار آیات کریمہ

فبای آلاء ربکما تکذبان (9) کو تکرار کیباتھ فرمایا کہ جن وانس اللہ تبارک و تعالیٰ کی نعمتوں کو جھٹائیں نہیں اور ان کی قدر کریں۔ دین اسلام میں حلال چیزوں کے کھانے کا حکم ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

يسئلونك ماذا احل لهم قل احل لكم الطيبات(10)

اور حرام چیزوں کا منع فرمایا گیاار شاد باری تعالی ہے:

حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما اهل لغيرالله بهـ(11)

مر دادار خون خیزیز کا گوشت اور جو غیر الله کے نام سے پکار اجائے حرام ہے اور اس حرام سے بیخے کو تقوی کہا جاتا ہے جس سے رزق میں ہر کت اضافہ ہوتا ہے۔اس لئے قرآن وسنت کی روشنی میں رزق میں ہر کت کیلئے دلا کل پیش کئے جاتے ہیں جن کوہم نے (مفاتی الرزق ) رزق کی چابیاں کانام دیا ہے ان مفاتینی الرزق کے چند اسباب یہ ہیں:

1. تقویٰ کی وجہ سے رزق میں برکت ہوجاتی ہے اور رزق کے دروازے کھل جاتے ہیں ارشاد باری تعالی ہے ومن يتق الله يجعل له مخرجا و يرزقه من حيث لا يحستب (12)

ترجمہ: اور جو تقوی اختیار کرے گااللہ تبارک و تعالی ان کوہر مشکل میں سے نکلنے کی صورت دیگااور وہاں سے اسکورزق عطا کرے گاجہاں سے اسکا گمان بھی نہیں ہوگا۔ایک اور جگہ میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

ولوانا اهل القرى امنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والارض(13)

ترجمہ: اگریہ سوسائی والے ایمان والا راستہ اور تقوی اختیار کرتے توان کو آسمان کی بر کتیں نازل کرتے ہیں۔ عزت و شہرت بھی تقوی سے ماتا ہے:ان اکر مکم عندالله اتقاکم (14)

ترجمہ: بے شک تم میں سے عزت والے وہ ہیں جو تقویٰ والے ہیں۔

2. استغفار: استعفار اور توبہ رزق کی برکت واضافے کیلئے بہترین چیز ہے۔استغفار کامادہ اصل غفر سے ہے معلی ہے میں کچیل سے دور کرنا ہے غفرلہ کامعنی بھی ہے کہ ظاہر اور باطن میں توبہ کرکے پاک ہونا قول اور فعل سے پاک صاف ہونا۔

قل للذين امنوا يغفرواللذين لايرجون ايام الله ليجزى قوما بما كانوايعملون(15)

ترجمہ: مومنوں کو بیر تکم ہے۔ کہ ظاہر قول اور فعل میں پاک صاف رہیں صرف زبانی استغفار بیر گناہ اور جھوٹ ہے

توبہ استغفار کے چار شر ائط ہیں۔

- i. اقلاع عن الذنب گناهوں كوجڑسے اكھاڑلينا
  - ii. عزم ان لا يعود آئنده دوباره گناه نه كرنا
    - iii. جبر مافات نقصان کو بھر دنیا
- iv. توبہ نصوحا عسل کر کے سنت کے مطابق توبہ کرے (17)

تو بوالی اللہ توبتہ نصوحاتوبہ کروخالص توبہ استغفار سے رزق کی دروازے کھل جاتے ہیں۔ارشاد خداوندی ہے

فقلت استغفرواربكم ان كان غفارايرسل السماء عليكم مدرارا ويجعل لكم جنات و انحارا (18)

"اور مغفرت ما نگوں اللہ سے بے شک وہ بخشنے والاہے اور بھیجے گا آسمان سے بہت برسات مال اولاد میں برکت دے گا، باغات عطاء کر یگا اور نہریں بھی۔" تو بہ کا معلی معذرت پیش کرنے کے ہیں معذرت کے تین قسم ہوتے ہیں۔

- 1. نەمانناكە مىس ئے گناە نېيى كىياہے۔
  - 2. فلال كى وجهسے كيا۔
- 3. میں نے گناہ کیاہے لیکن آئندہ کبھی بھی گناہ نہیں کروں گایہ آخری مرتبہ تھا پھر نہیں ہوگا۔ یہ توبہ ہے جس سے رزق بڑھتاہے اور برکتیں نازل ہوتی ہے۔(18)
- 3. تکاح کرنا: تکاح ایک شرعی عقد ہے اور معاملہ ہے، تکاح سنت ہے بلکہ سارے رسولوں کی سنت ہے۔ ارشاد خداوندی ہے ولقد ارسلنا رسلا من قبلک و جعلنا لهم ازواجا و ذریة (19)

ترجمہ:البتہ یقیناہم نے رسولوں کو بھیجاجو آپ سے پہلے تھے اوران کے لیئے بیویاں اور اولاد تھی۔

دوسرے جگہ ارشاد باری تعالی ہے کہ فانکحوهن باذن اهلهن (20)

0 ترجمہ: جوچاہے عور تول سے شادی کرو۔ان عور تول سے خاندان سے اجازت لے کر شادی کرو۔

نکاح کرنارزق روزی کی برکت کاسب ہے غنی آسودگی کاذریعہ ہے،ارشادرباری تعالی ہے کہ:

انكحو الا يامي منكم والصالحين من عباد كم وان يكن فقراء فسوف يغن الله من فضله (21)

- 4. حدیث کا اشاعت: رسول الله صلی الله علیه وسلم صحابه کرام تابعین کی گفتگول حدیث ہے۔ حدیث قولی فعلی تقریری ہوتی ہیں۔ حدیث کو پیچانا ہراُمتی کا فرض ہے۔
- بلغوا عنى ولوآية الا فليبلغ الشاهد الغائب فان الشاهد عسى ان يبلغ من هو اوعى نضر االله امرى سمع مقالتي
- 5. حدیث پہچانا خیر و برکت کاسب ہے تروتاز گی کاذریعہ ہے۔ار شادر سول ہے کہ اللہ اسکو تروتازہ رکھے کہ جومیرے بات کو سنے اور پھراسکو دوسرے تک پہچائے محدثین کے خیر و برکت کے بہت سے قصے مشہور ہیں

6. قرآن سے لگاؤر کھنا: قرآن مجید باری تعالیٰ کی آخری کتاب ہے جس نے سابقہ کتب کو منسوخ کر دیا، قرآن ایک مجزہ ہے قرآن مجید نازل ہونے کے بعد سارے کتاب منسوخ ہو گئے ۔۔ ہر وقت قرآن کی تلاوت کا تھم اور اس پر عمل کرنا ہے۔ اقراء باسم ربک الذی خلق (23)

قرآن سے اعراض کرنا۔ قرآن مجید کی اعراض کرنے سے بر کوں میں تنگی آجاتی ہے۔ ارشاد خداوندی ہے۔ ومن اعرض عن ذکری فان له معیشة ضنکا(23) اور جو میرے ذکر قرآن مجید سے منہ پھرے گااس کا گزارہ تنگ ہوگا۔ حدیث شریف میں آیا ہے۔ ان الله یوفع بھذالقرآن اقواما ویضع به آخرین

ترجمہ:اس قرآن سے بہت لو گول عزت ملی ہے اور بہت سے لو گول کو پیت کر دیاہے

- 7. صلیر حمی: رحم مال کے پیٹ (بچہ دانی) کو کہتے ہیں اور مجازار شتہ داری قرابت واے ایک پیٹ سے نکلتے ہیں ارشاد باری تعالیٰ ہے ایکم اقرب رحماتر جمہ: جو قرابت میں نزدیک ہیں۔ الرحم شجنة من الرحمٰن۔ رحم دل کونر می اور احسان کو کہاجاتا ہے۔ لیکن کھی صرف احسان کرنے کو کہاجاتا ہے۔ جب اللہ کی طرف رحم کی نسبت ہو کیونکہ اللہ تعالیٰ رقب قلب دل نرم ہونے سے پاک ہے۔ حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن رحم رشتہ داری اللہ کے جلال کو پکارے گا کہ میر افیصلہ کرو۔ اللہ جل جلالہ اسکو جواب دیگا کہ تیر انام رحم میرے نام رحمٰن سے نکلاہے ۔ اب جس نے صلہ رحمی کی ہے میں اس سے جوڑوں گا اور جس نے صلہ رحمی کو توڑا ہے میں اس سے توڑوں گا اور جس نے صلہ رحمی کو توڑا ہے میں اس سے توڑوں گا اب تو راضی ہے۔ من احب ان یسط له رزقه وینساء فی اثرہ فلیصل رحمہ (24) ترجمہ: جو چاہے کہ اسکا ذکر خیر ہو اور اسکے مال میں برکت ہو وہ صلہ رحمی کرے۔
- 8. الله كى عباوت كيلي فارغ مونا: انسان وجن كا پيدائش كا مقصد الله تعالى كى عبادت بـــارشاد خداوندى بــوماخلقت الجن والانس الاليعبدون (25)
  - . ترجمه: ہم نے جنات اور انسانوں کو صرف اپنی عبادت کیلئے پیدا کیا ہے
  - ۔اللہ تعالی نے رسول اللہ سے فرمایا کہ فارغ او قات کوعبادت میں صرف کرو۔
    - فاذا فرغت فانصب والى ربك فارغب. (26)
      - عبادت کیلئے فارغ ہو نارزق اور آسانی کا سبب ہے.
- 9. **چ وعمرہ بار بار کرنا:** حج کافرض حضرت ابراہیم علیہ السلام سے جاری ہے جج وعمرہ لغت میں زیادت کرنے کو کہا جاتا ہے لیکن عمرہ پیاد کے سبب زیادت کو کہا جاتا ہے۔ شرعی اصطلاح میں حج وعمرہ کا معلی ہے عبادت کا خاص طریقہ جو معروف ہے (27) بار بار حج و عمرہ کرنا آسودگی کا سبب ہے تنگ دستی کو ختم کردیتا ہے۔ حضرت ابن عباس کی روایت ہے تابعو الحج و العمرہ فانما ینفیان الفقر (28) حج عمرہ لگاتار کرتے رہو کیونکہ یہ تنگ دستی کو ختم کردیتی ہے۔
  - 10. فجرك وقت تجارت پر جانا: فجر كاوقت فيتى وقت باس مين الله تعالى ك فرشة عاضر موت بين:

ان قرآن الفجر كان مشهودا(29)

فجر كاوقت دعا ب اور دعاكے يافته ب اللهم بارك في امتى بكورها (30)

رواه أبو داود في سننه ()، كتاب: الجهاد، باب: في الابتكار في السفر، رقم(2606)

صبح کے وقت میں سونے کے بجائے ذکر عبادت یا تجارت کرے:

- 11. مل کر کھانا: کھاناخوداللہ تبارک و تعالی کارزق ہے اللہ تعالی کے رزق کے بہت سارے آ داب ہیں ان آ داب سے رزق میں برکت ہوتی ہے۔ بہم اللہ پڑھ کرکے کھانا 2. سنت کے مطابق بیٹھنا 3. سیدھے ہاتھ سے کھانا 4. اپنے طرف سے کھانا 5. آخر میں الحمداللہ پڑھنا 6. رزق حلال کھانا ہے 7. مل کر کھانا ہے۔ اور بھی آ داب ہیں۔
  - 12. کھجور کااستعال کرنا: کھجورایک مشہور میوہ اور غذاہے فرمان رسول ہے بیت لا تمرفیہ جیاع اهله (31) جس گھر میں کھجورنہ ہووہ بھوکے رہ جائیگے۔ نومولود بچے کو پہلی غذا کھجوردی جاتی ہے۔
  - 13. برتن کوصاف چھوڑنا: کھاناک آداب میں یہ بھی ہے کہ برتن کوصاف جھوڑا جائے کھانا نتا نکالناچاہئے کہ وہ کھاسکے پھر وہ برتن صاف جھوڑے۔امرنا ان نسبلت الصحيفة ان احد کم لايدري في اي طعم البركة (32)
- 14. انفاق فی سبیل اللہ: اللہ تبارک و تعالی کی راہ میں خرج کرناایک اہم عبادت ہے جس میں زکوات صدقات عشر وغیرہ آجاتی ہے زکوات کے معلی پاکی ہیں بہتری کا سبب ہے ۔اصحاب کھف کے بارے میں آیات کریمہ ہے ایجااز کی طعما فلیا تکم برزق منہ۔ایجااز کی سے مرادرزق حلال ہے زکی بھی اسی سے ماخوذ ہے اس سے مال میں برکت بہتری آجاتی ہے بہتری برکت یہ دونوں خیر اس لفظ زکوات میں موجود ہیں۔ قرآن مجید میں زکوات اور نمازاکھ فرکر کیے ہے: اقیموالصلوہ و آتوالزکاہ۔ یعنی جس طرح نماز جسمانی پاکی کا سبب ہے توزکوات مالی پاکی کا سبب ہے۔زکوات اداکر نارزق میں برکت بہتری کا سبب ہوتا ہے۔وما آتیتم من ربولیربوا فی اموال لناس الخ۔(33)

تر جمہ: جو آپ سود کا کار وبار کرتے ہو کہ اسمیں بہتری ہولو گوں کے مال میں بیے نہیں بڑھاتا ہے اللہ کے ہاں جو تم زکوات اداکرتے ہو تووہ اللہ کے ہاں دھڑا دھڑا بڑھتا ہے۔ حدیث میں ہے مانقص من مال صدقہ (34)

صدقه ، مال کو کم نہیں کر تاہے بلکہ بڑھتاہے الصدقہ تر دالبلاء صدقہ مصیبتوں کوٹال دیتاہے

من ذالذي يقرض الله قرضا حسنا فيضا عفه له اجر كريم (35)

کون ہے جواللہ کواچھا قرضہ دے انکو بے بردا بڑھائیگااور ان کیلئے اچھا تواب ہے

وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه(36)

خرچ کرواللہ کے راستے میں کہ اللہ نے تمہیں اس میں جانشین بنایا، اور جو بھی ایمان لائے گا۔ تم میں سے اور انفاق فی سبیل اللہ کریگاان کیلئے بہترین ثواب ہے۔

15. اسلام میں سلام کا تھم: اسلام اور سلام ہے دونوں بی ایک معلیٰ ہیں یعنی جواسلام قبول کر لیتا ہے وہ سلام تی میں آجاتا ہے پھراسکامال اور اسکی جان ہر کھاظ سے محفوظ ہوجاتی ہے۔ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: مسلمان وہی ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان محفوظ ہوں (صحیح بخاری) اللہ رب العزت نے فرمایا: اے ایمان والوں! اپنے گھر وں کے علاوہ کی دوسر وں کے گھر وں بیں داخل نہ ہوجب تک کہ ان کی اجازت عاصل نہ کر لواور گھر والوں پر سلام کہو۔ یہ بات تمھارے حق میں بہتر ہے توقع ہے کہ تم اسے یادر کھوگے۔ مزید فرمایا: حب تم اپنے گھر وں میں داخل ہواکروں اپنے لوگوں (گھر والوں) پر سلام کیا کروں۔ یہ اللہ کی طرف سے مبارک اور پایزہ ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: کہ تم اس وقت تک جنت میں داخل نہیں ہو سکتے ہوں جب تک کہ مومن نہیں جاؤں اور تم اس وقت تک جنت میں داخل نہیں ہو سکتے ہوں جب تک کہ مومن نہیں جاؤں اور تم اس وقت تک مومن نہیں محبت موں نہیں ہی سے سوال کیا کہ : کو نسا سلام کیا کر کے آئیں میں محبت کرنے گوگے تو سلام کو اپنے در میان عام کرو۔ ایک صحابی نے نور میا نے اور دوست احباب تک ہی محبت میں اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایاد (مختاجوں) کو کھانا کھلانا ور ہر جانے اور دنہ جانے والوں کو سلام کو ایک ور مسلم نوں کے بہم سلام کو عام کر نیکی ترغیب دلائی ہے کہ یہ عزیز وا قاب اور دوست احباب تک ہی محب در نہیں صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مسلمانوں کے بہم سلام کو عام کر نیکی ترغیب دلائی ہے کہ یہ عزیز وا قاب اور دوست احباب تک ہی محب در نہیں صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مسلمانوں کے بہم سلام کو عام کر نیکی ترغیب دلائی ہے کہ یہ عزیز وا قاب اور دوست احباب تک ہی محد د نہیں صلاح کو میں مور کی تو نہ سلمانوں کے بہم سلام کو عام کر نیکی ترغیب دلائی ہے کہ یہ عزیز وا قاب اور دوست احباب تک ہی محد د نہیں

ہے بلکہ مسلمانوں کیلیے ہے۔سلام مسلمانوں کیلئیے باہم تواضع اور ایک دوسرے پر اسلامی حق ہے اور ایک دوسرے سے محبت کا ثبوت ہے۔اوراسی سلام کی وجہ سے ایک دوسرے سے تعارف، محبت، بغض تکبر کھارت ختم ہو جاتی ہے۔اوراایک دوسرے سے تعارف، محبت، اور الفت اور نیکیاں اور جنت کو حاصل کرنے کا بہترین ذریعہ بھی ہے۔اوراسی سے جناب محمدر سول اللہ کی سنتکا طریقہ بھی زندہ ہو جاتا ہے۔ نی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: کہ دوچیزیں ایسی ہیں جو ہر مسلمان پر دوسرے اسلامی بھائی پر واجب ہے۔

1. سلام کرنا 2. پیاسے کو پانی پلانا 3. دعوت قبول کرنا 4. مریض کی عیادت کرنا 5. جنازے کیساتھ چلنا (صحیح مسلم)

اور جب سلام کسی پر کیا جائے توسنے والے پر واجب ہے کہ وہ اسے بہترین جو اب دے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حکم کے مطابق۔

ابو سعید خدر کی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ کہ لوگوں کے گزرگاہوں میں بیٹھنے سے اجتناب کرو۔ صحابہ فرمایا۔ کہ اے اللہ کے رسول ہمارے لیے ان گزرہا ہوں میں بیٹھنا ضرروری ہوتا ہے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: تو پھر اس راستے کاحق اداکروں۔ صحابہ کرام نے فرمایا۔ کہ اے اللہ کے رسول راستے کاحق کیا ہے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ نظروں کو نیچا کرو کروں کو نیچا کی کاحکم کرواور برائی سے منع کرو (صحیح کرو) ہواری)

جمادیں عملی شرکت کرنا: "جہاد" کی لغوی معلی ہے کوشش کر نابلکہ وسیع کوشش کرناہے۔ اور مجاہد کوشش کو صرف کرناد شمن کے خالف جہاد تین قسم پر ہے۔ ظاہر دشمن کا فرسے مقابلہ

1. باطنی دشمن (شیطان سے مقابلہ کرنا)

2. اندورنی دشمن (نفس) سے مقابله کرنا

ارشاد خداوندى بــوجا هدوابا موالكم وانفسكم في سبيل الله ـ ترجمه: جهاد كرومال ساور جان سالله كراسة مين ـ

حدیث شریف ہے۔ جاھدوا انفسکم کماتجاھدون اعداء کم۔ ترجمہ: اپنے خواہشات سے جہاد کروں، جیسے جہاد کروجیسے دستمنوں سے جہاد کرتے ہو۔ جہاد بہت بڑے برکت اور رزق کی فراخی کا سبب ہے یہاں ہمارے رسول حضرت زبیر بن عوام کا تفصیلی قصہ کا اختصار دیاجاتا ہے ، کہ جہاد میں کتی برکت ہے۔ جو حضرت زبیر بظاہر 22 لاکھ کے مقروض آرہے تھے لیکن جہاد کی برکت سے آئی ملکیت 35 کروڈ بن گئی۔ حضرت زبیر بن عوام عبداللہ بن زبیر فرمات ہے کہ میرے باپ زبیر مجھے قرضہ کے بارے میں وصیت کرتے رہے کہ اگر توقر ض اداکر نے سے عاجز رہو تو میرے مولاسے مانگنا مولا 18 معنی میں استعمال ہوتا ہے حتی کہ میں نے سوال کیا کہ آپ کا، مولا ضامن کون ہے۔ فرمایا (اللہ)۔ ان پر قرضہ اس وجہ سے چڑھ گیا تھا کہ کوئی شخص انکے پاس امانت رکھتا تو آئو بھے سلف کے زمرے میں داخل کرتا تھا۔ کہا گیا ہے کہ مجھی اس نے کوئی گور نر یا ٹیکس لینے یا خراج لینے کا کام نہیں کیا۔

بلکہ وہ جہاد کرتے ہے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کیساتھ رسول اللہ بیعت میں ابی بکر ٹبیعت میں عثمان ٹی بیعت میں۔ بہر حال حضرت زبیر ؓ کے غابہ کی زمین ور شد میں کچھ مکانات تھیں جو 35 کر وڑ تک پُنٹنج بچکی تھی اس حدیث کوامام بخاری نے برکت المغازی کے باب میں لایاہے کہ جہاد میں برکت ہوتی

ہ۔

#### حواله حات

- (1)اصفهمانی امام راغب مفروات القران باب الراء لطبع نور محمد کتب خانه کراچی
  - (2) سوره المنافقون 63 آيت 10
    - (3) سور ه الواقعه 56 آيت 22

#### (29) ايضا

## علامه عبدالستار محدث دبلوي كالمخضر تعارف

نام: عبدالستار، كنيت: ابومحداورشِخ الحديث خطاب ہے۔

تاریخ پیدائش: اوائل رجب1323ھ بمطابق6 ستمبر 1905 وکود ہلی میں پیدا ہوئے۔

علوم عاليه كي خصيل وتكميل:

آپ نے سب سے پہلے قرآن مجید حفظ کیا۔قرآن مجید حفظ کرنے کے بعد سب سے پہلاختم بطور تراویج مکہ مکر مدمیں پڑھایا۔

مکہ مکر مدسے والپسی پرآپ نے علوم ابتدائی متوسط اور عالیہ کی تعلیمات حاصل کیں۔ آپ نے اپنے انعلی حافظے کی وجہ سے سالوں کا سفرمہینوں میں طے کرلیا۔ آپ کا علوم تفسیر ،علوم حدیث ،علوم فقہ ،اصول فقہ منطق فلسفة علم الکلام میں تخصص خاص طور پر قابلِ زکر ہے۔

مسند شيخ الحديث والنفسير: 1345 ه بمطابق 1927 ممين آپ كومدرسه دارالكتاب والسندمين شخ الحديث والنفسيري ذمه داري با قاعده طور پرتفويض كي گئ

تلافدہ: علامہ دہلوی گساحب 1344ھ برطابق 1926ء سے 1384ھ برطابق <u>196</u>6ء تک مدرسہ دارالکتاب والسنہ دہلی اور پھر مدرسہ دارالسلام کراچی میں تشنگان علوم آسانی کوقر آن وحدیث پڑھاتے رہے تھے اس طویل مدت میں آپ سے قرآن پڑھنے والے تلامذہ کی تعداداتنی کثیر ہے کہ جسے ضبط تحریر میں لانا دشوار ہے۔ تاہم چند تلامذہ کے اساء گرامی پیش خدمت ہیں۔

1 مولا نا حافظ عبدالقہار صاحبؓ (آپ کے برادرخور دہدرس ومفتی جماعت غرباءاہل حدیث یا کستان ہیں)

2\_مولا نا حافظ قارى عبدالحكم صاحبٌ (مدير حيفه ابل حديث كراحي)

3۔مولانا قاری حافظ عبدالغفارصاحب سلفیؓ (آپ کے بڑے صاحب زادے جزل سیکریٹری جماعت غرباءاہل حدیث ہیں)

4\_مولا نا حافظ محريونسٌ صاحب د ہلوی (خازن شعبه ماليات جماعت غرباءا ہلحدیث)

5\_مولا نا حافظ عبدالرجمان التلفي صاحب (آپ كے صاحب زادے ناظم مركزى مدرسہ دارالسلام كراچى)

صحیفه اہل حدیث جو کہ تقریباً ایک صدی سے تحریری طور پر اسلام کی تبلیغ کررہا ہے اس کی سرپرتی بھی آپ کے سپر دکر دی گئی۔والدمحترم کی وفات کے بعد جماعت غرباءاہل حدیث پاکستان کی ذمہ داری بھی آپ ہی کودے دی گئی۔

# علامه عبدالستار محدث سلفى كى تصنيفات

تفيير ستارى، نصرة البارى شرح صحيح بخارى، تفيير سورة فاتحه، فوائد ستاريه، تفيير فت ياره، سوله سورة

هقية التوسل والوسيله، سماع موتى، تحكم رب الأنام في ابطال عمل المولد والقيام

يحميل البرهان في قراة القرآن، الدلائل الواثقه في جواز تسليمة واحده، خطبه إمارت

حكم النبيُّ بكفر من لا يصلى ، ايك اجم سوال اوراس كا جواب، تاريخ مقام اربعه

احقاق الحق بإبطال الباطل، القول الصحيح في اثبات المسطِّ

اقامة الحجة على النداءالثالث يوم الجمعة في المسجد يعلى

تحقيق حروف ضاد، واؤ، تنبيها بل العرش باستواءالله على العرش

تنبيهالغلاوة في حلة السلحفاة، ضرب الفاس علامن كره الصلوة المكثوف الرأس

مراسم شعبان كى ترديد، ملفوظات ستارىي، الدراشمين فى الجهر بالتامين

انتقال: علامه عبدالستار محدث دہلوی 12 جمادی الاوّل 1386 ھے بمطابق 29 اگست 1966 کواینے خالق حقیقی سے جاملے۔